

بۆدابهزاندنى جۆرەها كتيب:سهردانى: (مُنْتَدى إِقْرا الثَقافِي) لتحميل أنواع الكتب راجع: (مُنْتَدى إِقْرا الثَقافِي)

براي دائلود كتابهاى معْتلف مراجعه: (منتدى اقرأ الثقافي)

# www.iqra.ahlamontada.com



www.igra.ahlamontada.com

للكتب (كوردى, عربي, فارسي)

| *    |   |  |  |
|------|---|--|--|
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
| 96°) |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      | в |  |  |
|      |   |  |  |
|      | 7 |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |
|      |   |  |  |



# الروه المرابع اعتی

كسرائيان، نصرالله، ١٣٢٣ ـ ، عكاس.

کردهای ایران /نصرالله کسرائیان؛ زیبا عرشی. \_\_\_ [تهران]: اَگه، ۱۳۸۲.

ISBN 964\_329\_083\_2

۱۶۰ ص. مصور (رنگی)

فهرستنویسی براساس اطلاعات فیپا (فهرستنویسی پیش از انتشار).

Kurds of Iran

ص. ع. به انگلیسی:

Photos: N. Kasraian, Text: Z. Arshi

۱. عکسها \_\_کردهای ایران. الف. عرشی، زیبا \_\_ مقدمهنویس. ب. عنوان. ۷۷۹/۹

- ۲۸ م

کردهای ایران
عکس: نصرالله کسرائیان، متن: زیبا عرشی
ترجمهٔ انگلیسی: مینو علیان ـ ترجمهٔ آزاد کردی: محمد ماجد مردوخ روحانی
لیتوگرافی: مگاپس و فرایند گویا؛ چاپ و صحافی: چاپخانهٔ سکه
(چاپ یکم: تابستان ۱۳۷۲)
چاپ دوم: زمستان ۱۳۸۲
شمارگان: ۳۳۰۰ نسخه
قیمت: ۳۵۰۰ تومان



انتشارات فرهنگسرای میردشتی کارگر جنوبی، خیابان وحید نظری، مجتمع نادری، طبقهٔ اول



مؤسسهٔ نشر اگه خیابان ابوریحان، خیابان روانمهر، شمارهٔ ۴۷ E.mail: agah @neda.net



مرکز پخش: کتاب ماد خیابان اردیبهشت، نبش لبافینژاد، پلاک ۱۷۷ ، واحد ۱ تلفن ۶۹۶۷۹۹۸ و ۶۹۶۷۰۱۲

استفاده از عکسهای این کتاب، به هر صورتی، مستلزم کسب اجازهٔ کتبی از عکاس است

Nasrollah Kasraian, was born in Khorramabad, southwest Iran, in 1944; he graduated from Tehran University's Law School in 1968. His published works include:

Life

From Childhood

An Experience

Endless Joureny

Turkmans of Iran

Damāvand

Isfahān

Nomads of Iran

Persepolis

Tehrān

The North of Iran

The South of Iran

Nature of Iran

Baluchestān

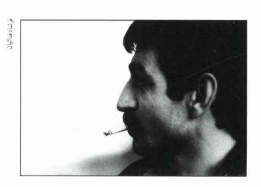
Abyāneh

Māsouleh

Postscrips:

(The Ship, Door and Windows, Desert) Iranian Architecture

The photographer's works have also been published abroad; 'L'Iran Rural' (France, 1984); Kurdistan (Germany, 1990); The Nomadic Peoples of Iran (England 2002) and various photo essays in European magazines such as Geo (France and Germany), Airone (Italy), Grands Reportages (France), Animan (Switzerland), Altaïr (Spain) etc...



عكاس: نصرالله كسرائيان، متولد ١٣٢٣ خرم آباد، فارغ التحصيل سال ١٣٤٧ دانشكده حقوق دانشگاه تهران.

آشار عکاس: زندگی، از کودکی، یک تجربه، سفر بی پایان (Endless Journey)، معماری ایران، ترکمنهای ایران، دماوند، اصفهان، تخت جمشید، عشایر ایران، تهران (با همکاری حمیده ذوالفقاری)، شمال، جنوب، طبیعت ایران (با همکاری بیژن فرهنگ درهشوری) بلوچستان، همکاری بیژن فرهنگ درهشوری) بلوچستان، ایرانه، ماسوله، یادداشتها (کشتی، در و پنجره، کویر) (در ایران)؛ L'Iran Rural از مجموعهٔ Kurdistan در فرانسه)، ۱۹۸۴ Double page The Nomadic Peoples of (آلمان) و چاپ ریرتاژهای متعدد در اروپا: Geo (آلمان و فرانسه)، Grandes Reportages (آلمان و فرانسه)، ولسیانیا) و حالی (سویس) Altair (سویس) و ساله و ساله و ساله) و ساله و

در باغچه بهار زیر تلائلو آفتاب، گل بسیاراست اما جان من پریشانِ آن ٹک بنفشه ایست که زیر سایه تمشکها خاموش ایستادهاست

گوران

### یادداشت عکاس بر چاپ یکم

در یادداشتی بر ترکمن های ایران وعده کرده بودم چنانچه عمری باقی باشد دو کتاب دیگر از همان سری راکه یکی به کردها و دیگری به بلوچها اختصاص دارد، منتشر کنم. بخت یاری کرد و به نیمی از وعدهای که داده بودم عمل کردم.

دربارهٔ کتاب حاضر واقعیت آن است که کتاب قبلاً زیر عنوان کردستان به دو زبان انگلیسی و سوئدی در آلمان به چاپ رسیده است و اگر اینجا نام آن را تغییر دادهام دلایلی دارد که شرح میدهم: اول آنکه در ایران مناطق کردنشین تنها استان کردستان را دربر نمیگیرد، بلکه از محدودهٔ آن، یا به عبارت دیگر، از چهارچوب تقسیمات کشوری فراتر میرود. مثلاً مهاباد که شهری کردنشین است در آذربایجان غربی واقع است و یا ایلات کرد جلالی (زیلان) و میلان در محدودهٔ استان آذربایجان غربی، به ویژه مناطقی نزدیک به مرز ترکیه، سکونت دارند، دوم آنکه جیزی حدود یکسوم عکسهای کتاب را تغییر دادهام. بنابراین، کتاب حاضر به معنایی همان کتابی نیست که در خارج از کشور به چاپ رسیده است و طبیعتاً تغییرنام آن برای کتابی نیست که در خارج از کشور به چاپ رسیده است و طبیعتاً تغییرنام آن برای تأکید بر تفاوت چاپ فارسی آن ضرورت داشت.

اما در تهیهٔ این کتاب همچون دیگر آثارم از کمک و راهنمایی دوستان بسیاری بهره بردهام که ذکر نام و تشکر از آنها را کمترین وظیفهٔ خود میدانم.

استاد دکتر مهرداد بهار، شهریار ایزدی که همچون گذشته در همهٔ مراحل تدوین کتاب در کنارم بود. آقایان شریف همت بلندپور، توفیق حسنی، برادران کارآگاهی، برادران شیخاحمدی، محمد ساجد سردوخ روحانی، داریوش جوان تبریزی، دکتر کمالالدین شقیعی، دکتر جلیل مستشاری که هر یک به نوعی مؤلفین را یاری کردند. خانوادهٔ رستمی در اورامان تخت، خانمها مینو علیان، فروغ ولی پور، و برادرم فتحالله کسرائیان.

نصرالله كسرائيان

## يادداشت چاپ دو م

از آنجاکه از چاپ نخست کتاب ده سال میگذشت از فرصت استفاده کرده ایم و تغییراتی در این چاپ داده ایم:

ــخلاصهای از متن را یه کردی و انگلیسی به کتاب افزودهایم.

\_ چند عکس را تعویض کردهایم.

\_ پارهای از آمارها و اطلاعات آمده در متن را به روز کردهایم.

راز همکاری دوستان دیگری استفاده کرده ایم که جا دارد از آنها نیز تشکر کنیم: حسین حسینخانی، محمد نبوی، مینو حسینی، و بـرای بـار دوم مـحمد مـاجد مردوخ روحانی به خاطر ترجمهٔ خلاصهٔ متن و شرح عکسها به کردی.

نفنسي لرگرفته لو گلحملهٔ زبوله نرديک سقز (قرن هفتم في مم)

آنچه خواهد آمد نهافسانه قومی است که قرنها برای استقلال جنگیده، ونه داستان قهرمانیهای مردمی عاشق قهرمانان و نه مرثیهٔ خلقی که با توهم پیروزی با تفنگ زاییده شدهاست. تنها روایتی ساده از مردمی است که نه بیگانهانند و آشتی تاپذیر ونه آشنای خاموش فراموش شده.سخن از آنان است که هرگز تقسیمهای سیاسی که سرزمین شان را گسیخته میخواست نپذیرفتند و بر پاره خاک باستانی خویش برای حفظ هویت خود پای فشردهاند.

کردستان، سرزمینی باستانی با کوههای بلند، جلگههای حاصلخیز، گذرگاههای صعب العبورو درههائی با رودخانههائی در اعماقاست که زمستانهائی سرد و تابستانهائی معتدل دارد جایگاه مردمی پرتکاپو کهاز سپیده دم تاریخ با امواج مهاجرت اقوام هند و ایرانی درجبال زاگرس ماوا گرفتند با برمیان درآمیختند و ماندگارشدند. آنجا که هرچند یادمان اقوام کهن برتن خسته از برف و باران صخرههایش حک شده، تاریخاش به حدس و گمان آمیختهاست و تنها در ریشه هند و ایرانی ساکناناش یقین است واینکه در کوهستانهای بالای جلگه بین النهرین سکنا داشته و پوسته با جلگه نشینان در ستیز بودهاند.

سرداری باستانی آنگاه که جنگجویان خستهاش را از این سرزمین عبور میداد از آنان بانام کردوخ یاد کرد و با آنان در میان کوهستانهای صعب العبور به جنگ و گریز پرداخت. او دلاوری و بی باکی ایشان را که با کمانهای بلند میجنگیدند ستود و نامشان را به تاریخ سپرد.

مردمانی که سلوکیها، پارتها،ساسانیان ودر قرون وسطی خلفای عرب، مهاجمین مغول واتابانهای ترک بر ایشان تاختند. سلاطین بسیاری آنان وا در طوایف بزرگ به سرزمینهای دیگرکوچانده، اسرکوب کرده و به انقیاد درآوردند و سرانجام تقسیمات سیاسی در قرن نوزدهم و بیستم آنان رادر میان پنج کشور ایران، ترکیه، عراق، سوریه واتحاد شوروی پراکنده ساخت.

کرد را در زمینه تاریخی، فرهنگیاش بعنوان قومی کهن که در تــاریــخ تهاجمها و مقابلهها و نبردهااستوار تا پای جانایستاده ، میتوان شناخت.

روح کردانعکاس طبیعت اوست.

این روح دربقایای جنگل های قدیمی و بلوط زارها و درختان تک افتاده بادام تلخ و پسته وحشی، در جنگلی از درختان و درختچههای بلوط، مازو، زبان گنجشک، و گردو است.

این روح درآفتاب زرین سرزمین او، در دشتها و جلگههائی محصور در حصار کوهها و در درههای سبز و کوهستانهای برف پوش صعب العبوراست.

این روح درپرستشگاهی است هم نوا با طبیعت بی قبه وبارگاهی، معبدی شایسته ارواح آزادهای که از حصار گریزان اند.

در نوای چوپانی است که ترانهای کهن میخواند، در آواز دسته جمعی دروگران و در طنین آوازهای کوچ در درههای صعب و سنگلاخ. در دشتی است پوشیده از صدها تکه رنگین بهم پیوسته که جای جای روستاهای تک افتاده بر تناش می آسایند، در روستائی است، خوابیده در مه صبحگاهی در پناه صخره یا بر تن تپهای ، با کلیههای اخرائی رنگ ومخروطهائی از "کوشکهلان (تاپاله).

در دیم زار وسیع گندم است، آماده داس و درو، در میدانگاهی ایستاده در مسیر باد شمال، آنجا که کاه طلائی از گندم جدا میشود؛ در دستهای فرسوده از کار بر تن سخت زمین که دانههای رنج را از میان انگشتان به مهربانی به پرواز در میآورد، در دوشیدن شیر در غروب دهکده، آنگاه که گله به خانه باز میگردد، در عطر خوش نان تازه در کوچههای تنگ ، در صحبت مردانهای در زیر نور فانوس به دور از کارهای روزانه بر سفره نان و ماست و چای و سیاست.

دربازارشلوغ شهری تب آلوده.

در قاب عکسی از اعضای پراکنده خانوادهای که تاریخچه زنده ساکنان خانه است، خانوادهای که جنگ آنان را آواره کرده، قابی با مردان و زنان کرد که همبستگی شان را تا هرجای دنیا با خود میبرند.

تبلوراینروح در اندوه مادری است که برای میراندن میزاید؛ در زندگی کوتاه مردان و زنانی است که امید میهافند ورویای شیرین دست یافتن به هدف را میزیند و اندوه شکست محتوم را تا لحظه موعود به تعویق میاندازند و رو در رو با مرگ حماسه زندگی میسرایند.

در سفالینههای غریبی است که زنی دوراز انظار و با دستانی فرسوده از کار، در تنوری که خود ساخته میپزد؛ چونان مادر نخستین در ماقبل تاریخ بشر که مجسمههای سفالین مقدسین طایفه را از انظار پنهان میداشت .

در بقایای معبد آیزدبانوی پاسدار باروری درآئین قربانی بدرگاه ایزد پیمان، فروغ وحامی جنگاوران کهپرستندگانش او رابا نهانی ترین بخش آگاهی خودمیپرستند.

در پرستش ایزد نوراست با دف و رقص و ذکر! در صدائی جادوئی به قدمت روح بشر، که از دف بر میخیزد! صدائی که با ضرباهنگی پر ثپش همه را به میدان فرامیخواند تا با دستهای گشوده، موی افشان و پای کوبان درد و جسم آدمی رایه شخره گیرند، دشنهای در شکم فرو برند و لب وا با خنجری بدوزند تا خلق بداند که انسان آزاده به کالبدِ انسانی خویش نه تواند گفت!

روح این دیار در دُهُل و کرنای عروسی است که گوئی فریاد میزند: سیاه پوشان سیاه ازتن برکنید

تن خُويش به ارغوانِجامه بپوشانيد

سربندی رنگین وشالی زیبا بپوشید

ر. مباد که دشمن گمان برد عزای ما را پایانی نیست برای عزیزان از دست رفته مویه کم کنید

تا صدای ناله در آهنگ زندگی محو شود

و از یاد نرود که سرزمین ما جاودانه است.

### پیوند جادو و زیبائی

به روایتی دیگر نسب کردان به جنیان میرسد، چراکه ضرب المثلی است عربی که گوید: الاکراد طایفه من الجن کشف الله عنهم الغطاء بعنی کردها طائفهای از جن هستند که خداوند پرده از روی آنانبرداشته است. و آورده اند که سلیمان به ۵ هزار جن جوان که در خدمتاش بودند فرمان داد تا به اکناف عالم رفته وباز نگردندمگر آنکه ۵ هزار باکره از زیباترین دختران را به نزد او آورند. جنیان در جستجوی زیبا رویان سالهای بسیار کوشیدند و چون با ۵ هزار زن از زیباترین زنان جهان باز گشتند، سلیمان را مرگ فرا خوانده بود. از آنجا که جنیان دل بر دخترکان بسته بودند، آنان را بزنی گرفتند و ازایشان ملت کرد در وجود آمد. "

### اعقاب نجات يافتگان

روایتِ پیدایش مردمی که در سپیده دم تاریخ بر بلندای گذرگاه تمدن بشری زیستهاند، اسطورهٔ قومی است که جهان باستان را با اسبان باد پای پشت سر نهاد تا دراین فلات بیاساید.

روایتهای کهن کردی یکی از اسطورههای قوم ایرانی را که در کتاب شاهنامه فردوسی به نظم درآمده است، بعنوان چگونگی پیدایش قوم خود بازگو میکند:

جمشید یکی از نخستین پادشاهان اسطورهای بر دیوان و پریان وهفت کشور زمین فرمانروا بود. به هنگام سلطنت او زمین نظام یافت وآبادان شد و طبقات پدیدآمدند و حِرَف و مشاغل مشخص شد، و نیز به زمان او آدمیان و جانوران از مرگ فارغ و آب و گیاه ازخشکی برکنارونعمت بی پایان بود، و از سرما، گرما، پیری و مرگ وآز، که آفریدهٔ اهریمن است، نشان نبود. این همه تا آن جاباقی بود که جمشید دینداربود و پرستنده یزدان. آنگاه که غره گشت و خود را خدا خواند، پس آنگاه فرّه ایزدی که با او بود به هیثت مرغی او را ترک گفت و جهان به آشوب اندر شد و مردم ضحاک تازی را به شاهی برگزیدند. ضحاک زشت سیرت، ناپاک و سبکسر اما دلیر و جهانجوی پسر نیک مردی مرداس نام ساکن دشت سواران نیزه گذار (عربستان) بود و از آنجا که او را ده هزار اسب بود بیوراسباش مینامیدند. ضحاک، به نریب ابلیس، پدر خویش بکشت وابلیس به لباس خوالیگران به نزد ضحاک آمده، با بوسیدن شانههایش دو مار از کتف او بر آورد و پنهان گشت. دیگر بار به هیئت حکیمی بر او ظاهر شده، چاره شاه را، که از ماران به ستوه آمده بود، در خوراندن مغز دو جوان به مارها دانست، تا نسل انسان برافتد. دو مرد پارسا کرمائیل و ارمائیل که برای نجات انسان قبول منصب وزارت کرده بودند، دانستند اگر هو روز مغز یکی از جوانان را با مغز گوسالهای توام سازند و یکی از جوانافرا نجات دهند، کس آگاه نخواهد شد. از این رو هر روز یکی از جوانان را نجات دادندواو را امر به اختفای خود میکردند°و چون به دویست رسیدند، ایشان را رمهای فراهم آورده، وبه کوهستان فرستادند. قوم کرد از ایشان پدیدآمد.' سرانجام کاوه آهنگر، مردی که نَه فرزندش را شاه ماردوش قربانی کردهبود، تحمل ازکف بداد و پیشبند چرمین آهنگری بر چوبی آویخت و مردم را به قیام فراخواند ویا آنان به قصر ضحاک حمله برد واورابا پتک آهنگری خویشبکشت.<sup>۷</sup>

کردان معتقلند این واقعه در اول فروردین سال ۶۱۲ قبل از میلاد یعنی سال سقوط تینوایه دست بابلیها به کمک قوم ماد راساف آنان اتفاق افتاده است. و از آن پسدراین روز همگان جشن بر پا میدارند و به شادی میگذرانند و آن را نوروز نام نهاده اند.

بخیژنی سهوساّل که نهو رلاّزه زلّور له ناو کوردا پیرلازه بخیژنی کوّنهو بلّامان ماوه بلّری دارژتین کوتلی کاوه

جشن سر سال که نوروز است فرخنده روزی است کردان را کهن جشنی است بما رسیده پتک کاوه آن را بنا نهاده

حەۋار^

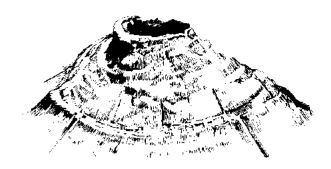
### فرزندان رانده شدگان

و نیز گفته اند کردان از اولاد کنیزان جوان بارگاه حضرت سلیمان بودند که وقتی ملک وی گرفته شد، شیطان معروف که جسد نام داشت با آنان درآمیخت ولی خداوند کنیزان مومن را از آمیزش وی مصون داشت. وقتی خداوند ملک سلیمان را باز داد، و کنیزکانی که از شیطان بار بر داشته بودند، بزادند، سلیمان گفت آنها را بسوی کوهها و درهها برانند؛ عنوان کرد از این جا آمد که 'کُرد بمعنای راندناست."

محمد افندی در انساب کرد نوشته: اصل کرد از جنیان است و هر کردی که بر روی زمین است، یک چهارم او از جن است و دلیلش آنست که کردها از نسل بلقیس باشند ومادر بلقیس، بهاتفاق همه، دراصل جن بودهاست.<sup>۱۲</sup>

در متون کهن است که کسان دربارهٔ مهداء قبایل و تیرههای کرد، اختلاف کودهاند. بعضی گفتهاند آنها از قوم ربیعه بن نزاربن معد بن عدنانند که از روزگار قدیم جدا شده ویهسبب گردنفرازی در کوهها ودرهها اقامت گرفته و با عجمان و ایرانیان که در آن نواحی مقیم شهرها و آبادیها بودهاند مجاور شده واز زبان خویش بگشتهاند و زبانشان عجمی شدهاست و هر یک از طوایف کرد یک زبان خاص کردی.داوند.<sup>۱۲</sup> و نیز: پهنظر بعضی از کسان، قوم کرد از اعقاب مضربهنزار و از فرزندان کرد بن مرد بن صعصه بن هوازن هستند و از روزگارقاییم به سبب حادثهها و خونها كه ميان آنها و قوم غسان بودهاست، ازايشان جدا شدهاند. وهمچنین گفتهاند: آنها از ربیعه و مضر بودهاند و به جستجوی آب و چراگاه به کو هستان پناه برده ودرنتیجهٔ مجاورت با اقوام دیگر از زبان عربی بگشتهاند. س...آنچه در بارهٔ کردان گفتیم بهنزد کسان معروف است ولی در خصوص نسب آنها صحیح اینست که از فرزندان ربیعه بن نزار بودهاند. یک طایفه کرد بهنام شوهجان، که در قلمرو مابین کوفه و بصره،بهسرزمین دینور و همدان بهسر مىبردند، ميان خودشان اختلاف ندارند كه از فرزندان ربيعه بن نزار بن معد بودهاند و طایقه ماجردان که از کنگور آذربایجانند و طابقه هلبانیه و سراه و طوایف شادنجان و ازبه و مادنجان و مرزنکان و بارسان و خالیه و جابارقیه و جاوانیه و مستکان که در ولایت جبال بسر میبرند و طایفه دیلمان و دیگران که در شامند، بطوریکه معروفست همگی از مضر بن نزارند. طایفه یعقوبی و جورقان مسیحی نیز ازاین جملهاند که در ولایت مابین موصل و کوه جودی اقامت.دارند:

ازافسانه ها که بگذریم و نیزاز شباهت لفظ کُرد با کَرَد عربی و گرد فارسی، کرد در لغت فارسی میانه و قارسی نو به معنای چوپان است و لفظ کرد در کتب به معنای مطلق چادرنشین، بیابانگرد و صحواگرد اطلاق شنه است. حمزهٔ اصفهانی می گوید: ایرانیان قلیم (فرُس) دیلمان را اکراد طبرستان می نامیدند و اعراب را کردان سورستان می



نحب بالبيار

درگذر تاریخ

و اما تحقیقات درمورد منشأ قوم کرداز دیدگاههای متفات نتایج تقریباً مشابهی داشته است. در حقیقت، این تحقیقات، که در پارهای از اوقات نیز بسیار مفصل اند، در باره منشأ نژادی این قوم مردداند." و تحقیقات انسانشناسی نیز در این باره کمکی نمی کند." این بررسیها با نگرش های متفاوت به منشاء قبایل کرد همرا، بوده، که به فرضیه های متعددی انجامیده است، مانند فرضیه های که بر اساس واژه شناسی کرد و با نکیه بر استدلالهای زبانشناسی پی ریزی شده " که این استدلاله ها خود بر دو نظریه بومی بودن کردان و نیز نظریه مها جرت ایشان از شرق به این ناحیه و در آمیختگی آنها با بومیان استوار است. و گروه دیگر نظریه محققانی است که مبنا را بر حقایق تاریخی و جغرافیائی – نژادی شناخته شده، گذاشته اند و آنان که با تلفیق این نگرشهاموافق اند."

در نهایت دو فرضیه در اصل و مبدأ کردان عنوان شده است؛ فرضیه نخست آنها را آریائی (ایرانی) و زمان مهاجرت ایشان را قرن هفتم پیش از میلاد از نواحی دریاچه ارومیه، از مرزمین ماد کوچک، آتروپائکان، یا آذربایجان امروز، می داند، که بطرف بوتان نقل مکانکرده اند. آو فرضیه دوم بر این باور است که کردها بومیان این سرزمین اند و با سایر اقوام آسیای صغیراز جمله خالدها ، گرجیها و ارامنه خویشاوند و در ابتا به زبان آنها سخن می گفتند و بعدها یک گویش ایرانی را بجای آن بکاربرده اند. آ

درحال حاضر محققین در منشأ ایرانی کردها متفقاند و معتقدند که کردان امروزی همان کردوکهای باستانی اند که سرزمین شانهنوزهم یکی از مراکز اساسی سکونت کرداناست. آو قوم کورتی که نویسندگان یونان باستان آنها رادرکنار اقوام ماد و پارس نام بردهاند، همین کردهای امروزی هستند. آفتوحات قوم ماد و پارس موجب تغییرات و تحولات وسیعی شد. اقوام ایرانی در این رابطه ناگزیر به مهاجرت و تغییر مکانهای عمدهای بودند، مثلاً اقوام آساگاریتا که مسکن اصلیشان سیستان بود به سوی مغرب مهاجرت کردند، بطوری که این قوم را در عهد اشوریان در ماد می بینیم، در عهد داریوش (کتیبهٔ بیستون) پایتخت این قوم، آربلا، در دشت آشور بود، جائی که داریوش سردار آنها، چیترتخم، را برقم، آربلا، در دشت آشور بود، جائی که داریوش سردار آنها، چیترتخم، را برقبل رساند جالب اینکه صورت این مرد برروی کتیبهٔ بیستون به کردان شبیه است. قلیمی ترین منابع تاریخی ایرانی از وجود طوایف متعدد کرد در زمان ساسانیان در پارس ونیز چریکهای کرددر جنگهای میان رومیان و سلوکیان وبادشاهان پرگامون خبردادهاند. آ

گرچه فتح اعراب با آغاز اطلاق واژه کرد بیصورت مفرد و جمع آن اکراد) بر اقوام در هم آمیخته ایرانی باایرانی شده همزمان است، با اینهمه منابع اسلامی نیز در شناسائی اصل و نسب و ریشه یابی نژادی کردها کمکی بما نمی کنند و تنها مأخذ دربارهٔ کردهایعنی کتاب شرفنامه در بیان انساب طوایف اکراد و شرح اطوارایشان علاوه بر شمردن اقوال مختلف در جائی میگوید که طوایف اکراد جمله از اولاد بنجن و بختاست. آو کردهای طوایف باجوانی بوختی را از باجان و بوخت بشمارمی آورد. آونیز بنا بر افسانه ای که در شمال غرب ایران رواج دارد، کردها در روزگاری به دو شاخه میلان و زیلان تقسیم شدند که میلانها که از عربستان آمده بودند زیلان هاراکه از شرق آمده بودند، به دیده حقارت می نگریستند. آ

از دوران اسلامی اطلاعات بیشتری در باره کردها در دست است. اعراب مسلمان بعد از تصرف نکریت و حلوان در سال ۱۶ هجری با کردها بر خورد کردند و مناطق کردنشین توسط سعدبن ابی وقاص به تصرف مسلمانان درآمد. استقرار حکومت اعراب نیز نتوانست کردهای مخالف سلطه اعراب را از میان بردارد. درطول پنج قرن اول هجری کردها در مبارزه علیه اعراب نقش موثر و پیشروی ایفا نمودند و در طغیانها و قیامهای ایرانیان علیه اعراب شرکت فعال داشتند. کردان در قیام بردگان رقیام صاحب الزنج) و صفاریان سهم قابل ملاحظهای داشتند. پس از پیروزی اسلام، پیشدادیان، اولین حکومت کرد در حدود نیمه قرن چهارم دراریل و گنجه به قدرت رسیدند. دومین سلسله حاکمان کرد (۹۵۹-۹۵۹) در الجبال، در لشکرکشی به خراسان، رکن الدوله بویه را یاری داد و با درگیری با جانشینان وی از میان رفت.

کردها در مقایل هجوم اقوام نخز نیز پایداری کردند وبهناچار بهسلطه سلجوڤیان گردن نهادند. ازاین زمان به بعد رسماً نام کردستانبه عنوان ایالت کرد نشین در دفاتر دیوانی ثبت شده است. در این دوران نام ایوبیان، سلسله کردان حاکم بر مصر و سوریه آمدهاست کهبهسبب جنگهای صلیبی و مقابله با عیسویان و دفاع از عالم اسلام،هوهبری صلاح الدین ایوبی مشهورند. حملات گرجیها و خوارزمشاهیان و سپس مغولانازجمله حوادث بعدیدراین سرزمیناند. کردها بهندرت تحت سلطه ایلخانیان درآمدند و در پناه کوهستانهای خویش، نه کاملاًبهدوراز حوادث، مأواگرفتند'' و چون نویت به تیمور رسید در ۷۹۵....۱ز مازندوانبهسلطانیه رفت و بر کردستان عبور فرمود ویهجانب بغداد رفت... و فرمان داد که هر که یاغی شود ولایتش را بغارتند و هر که ایل شده پیش آید. عزیز داشته با خود ببرند.بهولایت و حصار سنقور رسیدند و غلات آن را خورانیدند و سونجک بهادر و مبشر بهادر وتیمور خواجه بهادر را با لشکری عظيم ايلغار فرمود وبه اطراف ديكر كردستان روانه فرموده و خود نيزبهنفس مبارک سوارشده بهدربندرسید... "او نیز امیر صاحب قران در مقام غضب و غیرت عساکو خونریز را امر فرمود که به بغداد روند و اول کردستان گیرند، چه دزدان و مفسدان اكراد در وقت مراجعت لشكر منصوراز شام و توجه بهجانب بغداد، بد فرصتیها کردهبودند و... برحسب فرمان ابتدا به اکراد دربند و آن مواضع روكرده، اكثر ايشان، سبب سرما درصحرا نشسته بودند، ناگاه برايشان هجوم کردند...و فوج فوج عرضه تیخ ببیدریغ شدند. روی برف از خون ایشان چون منقار طوطی شد. پس از مرگ تیمور خاندانهای ترکمن قراقویونلو و آق قویونلو با درگیریهایشان موجب نابودی خاندانهای بزرگ کرد شدند. آنها طوایف کردی را که با رقیب مصالحه میکردند آزار و اذیت مینمودند. ۳

پادشاهان صفوی نیزبهسبب تعصبات خود به کردان اعتماد نداشته و با آنان دشمنی میورزیدند. شاه اسماعیل پس از حمله به ارمنستان نمام ناحیه بین بغداد و مرعش را به تصرف در آوردااز این زمان حدود سه قرن کردستان عرصه نبردهای سلاطین عثمانی و شاهان صفوی بود.

در زمان شاه عباس طوایف بسیاری از کردانبه جهت حفاظت از مرزهای شرقی از تجاوزترکمنهابه خراسان کوچانده شدند. با پیروزی ترکان عثمانی و ونتح بغداد در سال ۱۰۴۸ هجری قمری و عقب نشینی مرزهای ایران به دیوار سلسله جبال زاگرس، موقعیت برای استقلال نسبی کردان آماده گشت و مرز ایران و ترکیه عثمانی تا قرن ۱۹ تثبیت گردید. گرچه در زمان نادر شاه ایرانیان نواحی غرب را مجدداً پس گرفتند و تا دروازههای بغداد پیش رفتند، با شکست نادر در ۱۴۹ هجری، مرزهای سال ۱۴۹۹ هجری قمری بار دیگر ابقا گردید. پس از مرگ نادر، سلسسله زندیه چند طایفه کردرا از کردستان به شیراز آوردند.

قاجاریه نیزبه منظور باز پس گرفتن مناطقی که طبق معاهده سال ۱۰۴۹ به ترکیه عثمانی تعلق گرفته بود کوششهای بی ثمری کردند و معاهده ارزروم درسال ۱۳۴۶ هجری به تثبیت نهائی مرزها انجامید و از این زمان است کهبادرگیریهای شدیدمیان کردان و ترکان عثمانی در مناطق کردنشین تحت سلطه عثمانی روبرو هستیم در پایان قرن نوزدهم میلادی حکومتهای محلی و ملی کردان مانند حکومت های هکاری، بدلیس و سلیمانیه درخاک ترکیه بر چیده شدند. در ایران نیز اردلان و مکری حکومت محلی خود را از دست دادند. این تغییرات همگی با مقاومت از جانب کردان همراه بود. در قرن ۱۹ میلادی کردها بارها در برابر اقداماتی که حکومتهای ترک برای براندازی بقایای حکومتهای محلی کردها النجام دادند و برای دفاع از ملبت خود به مقابله برخاستند. در اوایل قرن بیستم، یک موج آزادی خواهی و نهضت ملی گرایانه کردها رابه ویژه در قلمرو عثمانی به حرکت در آورد ٔ با انقلاب ۱۹۱۷ در روسیه، کردها در مسیر جریانات سیاسی قرار گرفتند و بهتأسیس روزنامهها و مجلات و انجمنهائی به منظور حفظ تمامیت قومی و ملیت خود پرداختند. پس از جنگ جهانی اول و شکست دول متحد، طرح یک حکومت مستقل کرد بوسیله دول متفق مورد توجه قرارگرفت.'' در کنفرانس صلح پاریس، نمایندگی کردان با شریف پاشابود کهبا توافق با ارامنهخواهان خودمختاری بودند و بر طبق معاهدهٔ ایسور منعقد در ۱۹ اوت ۱۹۲۱ (۱۲۹۹شمسی)، ارمنستان از قسمت های چهارگانه ولایت طرابوزان، ارزروم، وان و تفلیس بوجود آمد و خودمختاری محلی برای نواحی که ساکنان آن بیشتر کرد بودند درنظرگرفتهشد.''''

کردها که در زیر سلطه دو کشور ایران و عثمانی واقع بودند پس از جنگ جهانی اول سرزمین خود را قطعه قطعه شده در میان پنج کشور، ترکیه، ایران، عراق، سوریه و روسیه یافتند که سرنوشت آنها برمبنای سیاست کشوری که تحت حاکمیت آن قرار گرفتهبودند، تعیین می شد. در ترکیه اجرای معاهدهٔ یسؤر و خودمختاری پیشبینی شده در آن بمرحله اجرا در نیامد و قیامهای کردان به شکست انجامید و رهبران قیام بهدارآویختهشدند،"وبه موجب اعلام قانونی در ۱۹۳۲، کردها از سرزمین خود به ایالات دیگر در ترکیه کوچ داده شدند وبه طور رسمی وجود کردها در ترکیه نفی گردید و از این پس ساکنان کرد ایالات شرق ترکیه را سرکهای کوه نشین نامیدند. ۲۵ این اقدامات به قیام در سال ۲۸ - ۱۹۳۷ به رهبری سیدرضا از شیوخ سلسله نقشبندیه انجامید.که سرانجام این قیام توسط ترکها با بیرحمی و خشونت سرکوب گردید. پس ازاین واقعه، واژه کرد از فرهنگ و لغتنامه رسمی ترکیه حذف گردید. و تا سالها پسازآن در ترکیه قیام مسلحانهایبه وقوع نهیوست. رژیم ترکیه با اعلام بیطرفی در جنگ جهانی دوم و نیز اتخاذ روش ملایمتری نسبت به کردان در ظاهر چهره دوستانهتری نسبت به آنها از خود نشان داد، اما از انجائی که روشنفکران کرد به شدت تحت نظر بودند، نتوانست اعتماد مردم راجلب نماید. در سال ۱۹۵۹ چهل و نه تن از روشنفکران کرد به اتهام تجزیه طلبی دستگیر شدند. کودتای نظامی ۱۹۶۰ بیشاز حکومت سلف خود لیبرال بهنظر میرسید، از این رو روزنامه و نشریات و کتبی به زبان کردی منتشر شد، اما این توهم دیری نیائید و این نشریات ممنوع گردید. ۲۰ این عمل اعتراض کردها رابه دنبال داشت.

وضعیت کردان در ایران متفاوت است و حکومتها در ایران اغلب برهمیستگی نژادی و تاریخی کردها و ایرانیان تاکید کردهاند. بااین همه، در بارهای از اوقات برخوردهای خونینی میان آنها واقع شدهاست. در طی پارهای از اوقات برخوردهای خونینی میان آنها واقع شدهاست. در طی نابسامانیهای جنگ جهانیاول، کردان بهرهبری اسماعیل آقاسمکو رئیس ایل شکاک، مناطقی رادر شمال غربی کشور به تصرف خود درآوردند و برمنطقه غرب دریاچه ارومیه مسلط شدند. اما با قتل سمکو در ژوئن ۱۹۳۱ وسرکوب کردان توسط حکومت پهلوی، تا مدتهاقیامی در منطقهبه وقوع نیبومست. با اشغال نواحی شمال و غرب ایران توسط شوروی و انگلیس در جنگ جهانی دوم و کناره گیری رضاشاه از سلطنت (۱۶ سپتامبر ۱۹۴۱) وتضعیف دولت مرکزی، کناره گیری رضاشاه از سلطنت (۱۶ سپتامبر ۱۹۴۱) وتضعیف دولت مرکزی، احساسات ملی گرایانه کردهای ایران تأثیربسیارداشت. در تابستان سال ۱۹۴۲ جنشی در کردستان با نام جمعیت حیات کردستان حکومت مرکزی وا ماهها به منابله واداشت. این جنبش مقدمه نهضت واقعی استقلال طلبانهای بود که منابد و دند. سپس شیوخ مذهبی و موسین آن بدوا روشنفکران طبقه متوسط در مهاباد بودند. سپس شیوخ مذهبی و روسای عشایر نیزبه آن پیوستند. در سال ۱۹۴۲ قاضی محمد که نقیه و حقوق دان روسای عشایر نیزبه آن پیوستند. در سال ۱۹۴۲ قاضی محمد که نقیه و حقوق دان

واز یک خانواده سرشناس کرد بود به این جمعیت پیوست، تا آنکه در ۲۲ ژانویه ۱۹۴۶ زمینه ایجاد جمهوری مهاباد بوجود آمد. این جمهوری در کنار جمهوری خودمختار آذربایجان که در تبریز تشکیل شدهبود، قرار گرفت. قاضی محمد و جمعیت حیات کردستان خواهان خود مختاری داخلی در کردستان و در چهارچوب کشور ایران بودند. این ناحیه خودمختار منطقه کوچکی در غرب و جنوب دریاچه ارومیه بود و گرچه جمهوری عمری کوتاه داشت، تاثیر وانعکاس فوق العادهای در میان تمامی کردان بر جانهاد و سرکوب دولت پس از خروج قوای متفق واعدام قاضی محمد، به همراه تنی چنداز رهبران نهضت (۳۱ مارس ۱۹۴۷) نتوانست از این تاثیر بکاهد. در گیریهای حکومت مرکزی و کردان در ۱۹۵۰ و ۱۹۵۶ و سرکوب کردان بعد از این واقعه اتفاق افتاد. با اینهمه پس از این تاریخ دولت موضع ملایمتری اتخاذنمود و سعی در ایجاد فضای دوستانهتری کرد. اما بدگمانی همچنان باقی بود راین را حوادث بعدی تأتید کرد. پس از تشكيل دولت عراق، بعني اتمام دوره قيمومتانگلستان "و عملي نشدن استقلال كردستان كه در معاهدهٔ يسؤر برسميت شناخته شدهبود، تشنجاني در قسمت کردنشین رخ داد، که نهایتاً دولت عراق و حکومت انگلیس را وادار کرد تا یک حکومت کرد در چهارچوب مرزهای عراق را بهرسمیت بشناسد. اما این اقدام با برخوردهای نادرست رهبران کرد و اختلافات آنها بر سر قدرت به نتیجهای نرسید. ٔ ٔ رژیم سیاسی جدید عراق نه تنها به وضع کردها توجه و کمک زیادی نکرد، بلکه، پس از شکست مخالفان، تضییقاتی در مورد ایشان اعمال کرد، بدین صهررت که کارمندان محلی کرد را از مناطق کردنشین به نقاط دیگر انتقال داد وبه جای آنها اعراب را منصوب نمود و در مناطق کود نشین تدریس به زبان کردی متوقف شد. این شرایط نامناسب با واقعه تیراندازیبه سوی مردم عادی توسط سربازان عراقی (سپتامبر ۱۹۳۰) در شهر سلیمانیه منجر به قیام کردان گردید. این قیام نیز سرکوب شد.

قیامهای بعدی کردان در عراق پس از این تاریخ عبارتند از: قیام سالهای ۲۴-۱۹۳۳ به رهبری شیخ احمد بارزانی و برادرش ملامصطفی که فرماندهی نیروهای مسلح را برعهده داشت وسلسله قیام ها و مبارزات سالهای ۱۹۴۵، ۱۹۴۶، ۱۹۴۷ سبب گردید که کردها از آزادی نسبی و فعالیت در زمینه فرهنگی و ادبی برخوردارگردیدند. جراید کرد فعال شدند و مجموعه اشعار و مقالات در باره تاریخ کردستان و مشاهیر آن منتشر شد. در این زمان سلیمانیه مرکز تمام این تحولات بود. پس از اعلام حکومت جمهوري در عراق درژوئيه سال ۱۹۵۸ تا ۱۹۷۰ کردستان عراق شاهد تحولات زیادی بوداقانون اساسی موقت جمهوری عرب و کرد را در یک کشور متحد دانست وحقوق ملی کرد را در چهارچوب حاكميت عراق تضمين كرد. با دستور عبدالكريم قاسم، رئيس دولت انقلاب، کارمندان دولتی کرد بر سر کار باز گشتند و بارزانی که به اتحاد شوروی پناهنده شدهبود، به وطن بازگشت وحزب دمكرات اجازه فعاليت يافت. ليكن دهه ۴۰ را كردان همچنان با مبارزات مستمر عليه پيمان شكنيها و بازداشتهاي حكومت مرکزی گذرانذند. در نهم سسپتامبر ۱۹۶۱ فسیامی به رهمبری مسلامصطفی بـ موقوع پیوست، نهضتی که تمام اقشار کردهای عراقی از روستائی و شهری و روشنفکر و مالکان و اربابان را علیه حکومت در زیر یک پرچم متحد نمود. عکس العمل دولت سرکوپ خشونت بار بود. در فوریه ۱۹۶۳ کودتای حزب بعث که قبلا با كردان به توافق رسيده بود، به اين سركوب پايان داد. ليكن دولت جديد نيز در ژوئن ۱۹۶۳ با کردان وارد جنگی شد که به مدت٧سال ادامه يافت٠در فوريه ۱۹۷۰ بنا برتوافقنامهای کردها خودمختاری داخلی و معاونت ریاست جمهوری را بدست أوردندو زبان كردي دومين زبان رسمي عراق گرديد و پنج وزير كرد تعیین شدند و عفو عمومی اعلام گردید. این وضع نیزدیری نبائید وتوطئه برای ترور ملامصطفی در ۱۹۷۱ سبب شد دوره جدیدی از درگیری میان کردها و دولت أغاز گردد. در ۱۹۷۳ نا آرامیها دوباره آغاز شدو بحث و مجادله بر سرنواحی نفت خیز کرکوک، پس از ملی شدن آن (اول ژانویه ۱۹۷۲، بالا گرفت و بهدنبال آن درگیریهای شدیدی میان دولت و کردان، که از کمک امریکا و ایران بهرممند مىشدند، بهوقوع پيوست. با معاهده الجزاير در ۱۹۷۵ و توافقنامه بين ایران و عراق، بارزانی و دیگر رهبران کرد به ایران پناهنده شدند.

با انقلاب اسلامی در ایران کردان نیز مانند دیگر مردم در براندازی حکومت شاه کوشیدند. با سقوط شاه کردها با تقاضای خودمختاری با حکومت وارد مذاکره شدند که به درگیریهائی میان دولت موقت و نیروهای کرد انجامید. با

شروع جنگ ایران عراق این درگیریها چهره دیگری یافت، در طول این جنگ اکثر مناطق کردنشین عرصه نبرد بود دراین جنگ عراق از سلاح شیمیائی علیه غیر نظامیان کرد استفاده نمود و کردان خسارات جانی و مالی بسیاری متحمل شدند. پس از آتش پس در ۱۹۸۸، جنگ همچنان در مناطق کردنشین ادامه یافت و با حمله عراق به کویت در اسفند ۱۳۶۹ شورش و ناآرامی مناطق کرد نشین عراق را فرا گرفت. با حمله امریکابه عراق وبازیس گرفتن کویت، نیروهای عراقی با تهدید کردها به بمباران شیمیائی کردستان عراق، حملات گستردهای علیه مناطق کردنشین انجام دادند. با وسعت گرفتن جنگ در فروردین سال ۱۳۷۰ و کمبود مواد غذائی و داروئی، وبا توجه به تجربه استفاده از بمب شیمیائی در حلبچه در جریان جنگ ایران و عراق، صدها هزار کود دربزرگترین راهپیمائی تاریخ بسوی مرزهای ایران و ترکیه حرکت کردند. در نیمه فروردین سه ملیون کرد، شهرهاو دهات را ترک کرده به کوهستانها و درهها پناه بردند و بهسوی مرز ایران و ترکیه گریختند. آوارگان کرد عراقی در صف هائی به طول دهها کیلومتر بهسوی مرزهای دو کشور همسایه گریختند و دشت شیلر (نزدیک مربوان) شاهد یکی از فاجعهبارترین تقلاهای بشری برای بقا شد. با مداخله آمریکا به بهانه ایجاد مراکز امن برای کردها، نیروهای امریکائی در شمال عراق مستقر شدند. و دولت عراق حاضر به مذاكره با رهبران كرد گرديد. با توافق چهار حـزب مخالف کردستان عراق با صدام، رئیس جمهور عراق، و امضای قراردادی بر مبنای تـوافـق سال ۱۹۷۰ که در آن خودمختاری سنه میلیون و لیم کنرد تنظمین شنده است. بازگشت کردها اغاز گشت. پس از اشغال عبراق تبوسط اسریکا در بهار ۱۳۸۲ نیروهای مسلح کرد نظامیان امریکایی را در حفظ نظم مناطق کردنشین بــه مــنظور صدور نفت عراق به نقع امریکا یاری کردند.



مشىار لقش برحسته شكارگاه گراو در طاق بستان

داستان پیدائی قوم هرچه باشد، کرد و کوهستان جدائی ناپذیرند و آنجا که دشت آغاز میشود کرد جای خود را به عربها و ترک ها وایرانی ها میسهارد و در کنارههای دریاچه وان از برابر ارامنه پس می نشیند. اکردها معتقدند که دشت کرد را می خورد و دشتهائی که کردان را احاطه کرده اند، علیرغم حاصلخیزی و برکت زیاد به دشت نشینان ارزانی شده است و کوهستان، پناهگاه کرد، از آسیب قدرت های سلطه جوی ساکن دشت و جلگه است. سکونت در دامنه ها و پرتگاهها راز آزادگی او و تاریخ او بیانگر چنین زندگانی است.

کردستان بدون مرز رجائی که علیرغم سیمای نامهربانش کرد را از بد حادثه پناه داده؛ توده انبوهی از صخرههای عظیم و قلل سر بر آسمان سائیدهایست که با شیبهای تند و نا هموار با مناظر بکر و شگفت آور بر قراز بین النهرین پر برکت، فقیرو گشاده دست ایستادهاست. قلب سرزمین اصلی کردستان، کوهساران صخرهای زاگرس است که از شمال غربی به جنوب شرقی کشیده شده و در غرب این سلسله جبال به تپه ماهورهائی که به دشت بین النهرین سرازیر می گردد، ختم

می شود. در شمال، این کوهها آوام آوام به قلات و سرزمین مرتفعی که قلات ارمنستان نام دارد کشیده می شوند. کوه آواوات دو شمال بر سرتاسر کردستان مسلط است. نه تنها کوه های کردستان بلکه زمینهائی که در دنبال آنها می آیند نیز مرتفع هستند.

اقامتگاه کردان امروزه از جنوب به شمال به صورت نوار پهنی که مرز ایران و عراق را دربر میگیرد؛ از قصبهٔ مندلی در مشرق بغداد و در مسیر صرزهائی که ایران و ترکیه را از هم جدا میکند. تا کوه آرارات و از شمال تا حاشیههای ماوراء قفقاز (ارمنستان و جمهوری آذربایجان) گسترش یافته است (کردها تا جنگ اول جهانی ساکن فلات ارمنستان بودند) و خط شمال ارز روم حد شمالی آنها در ترکیه ودر جنوب تا حاشیههای دشت بین النهرین امتداد دارد. در مغرب مرز منطقه مسکونی کردها با رود فرات مشخص شدهاست. کردها در آسیای صغیر رسوخ کرده و با تشکیل جزیره های کوچک مسکونی و منفرد در نزدیکیهای قونیه و سلوکیه تقریباً تا دریای مدیترانه پیش رفتهاند. در مشرق طوایف پراکنده کرد در خراسان رجائی که شاه عباس برای مقابله با ترکمنها آنها را بدان جا کوچ دادهاست) وقزوین و ایالت فارس رای مقابله با ترکمنها آنها را بدان جا کوچ مازندران و گیلان و حتی در دامنههای آتشفشان تفتان در استان سیستان و بلوچستان، در گوشهٔ پرت جنوب شرقی ایران، نزدیک مرز پاکستان،براکندهاند."ا

در ترکیه، جمعیت انبوه کردها در قسمتهای کوهستانی ولایت موصل که جزو خاک عراق است در طول سلسله جبال زاگرس و شاخههای آن زندگی میکنند در ولایت وان و بیتلیس و سنجاق و هکاری (حکاری) ساکناند و در دیار بکر و خرپوت اکثریت دارندودرحداقل ۱۷ ایالت از ۶۷ ایالت اینکشور ساکزاند.

در عراق کردها در شمال شرقی کشور و در ایالت دهوک نواحی زاخو ، مازوری ، جیر ، عمادیه و اکرا و در سمت چپ این ولایت در نواحی سنجار و شیخان ساکنند. (اکثر کردان این ناحیه یزیدیهاهستند) مناطق کردنشین دیگر شامل نواحی کرکوک، اربیل و سلیمانیه و ولایت دیاله و نواحی خانقین و مندلی است در این نواحی کردهای عراقی با کردهای ایرانی ساکن غرب زاگرس هم م نهستند."

در سوریه، در مجاورت مرزهای شمالی کشور و نیز ناحیهٔ کردداغ تا شرق فرات مقیماند. کردها همچنین در قفقاز، جمهوری ارمنستان، جمهوری آذربایجان و جمهوری گرجستان زندگی میکنند.!!

در ایران کردها عملتاً در شمال غربی ساکن اند. آنهادراستان آذربایجان دربخشی ازنواحی غرب دریاچهارومیه ونواحی ماکو، قطور، سلماس، و در جنوب دریاچه، در مهابادرساوجبلاغ بیرانشهر، نقده، اشنویه، تکاب، قروه و دیواندره مقیماند. منطقه کردنشین اصلی ناحیه اردلان است که استان کردستان نامیده می شود و مرکز آن سنه یا سنندج است. نواحی دیگر عبارتند از بوکان، سردشت، سقز، بانه، بیجار (گروس)، مریوان و اورامان. و نیز استان کرمانشاه که اکثریت مردم آن کرداند. گروههائی از کردها نیز بنا به دلایل سیاسی در خراسان اکثریت مردم آن کرمان و همچنین دامنه های کوه تفتان ساکناند. شامروزه ایران تنها کشوری است که بخشی از کشور را بنام کردستان می شناسد. در همه کشورهای دیگر نام کردستان فراموش شده است و از نوشتن آن در اطلسهای خورافیائی خودداری می شود. در ترکیه از کردستان به عنوان اناتولی شرقی ودرعراق به عنوان ایالت شمالی ودرسوریه ولایت جزیره نام برده می شود. ۱۱

### جمعيت كردها

جمعیت کردها از نظر پنج کشوری که کردها را در خود جای دادهاند ، امری سیاسی شمرده می شود. از آنجاکه سعی بر این بودهاست تا مناطق کردنشین و کردها در ایالات دیگر و اقوام دیگر ادغام شوند، آمار جداگانهای از آنها در دست نیست. در آمارهای خود کردان جمعیت این قوم بین ۲۱ تا ۲۵ میلیون نفر اعلام شده، در حالی که از نظر آمارهای رسمی این کشورها، جمعیت کردها چیزی نزدیک به نصف این آماراست.

استان کردستان ایران، با ۲۵۶۱۱ کیلومتر مساحت (تـقریباً ۱/۵ درصـد مساحت کشور) در غرب ایران دارای جمعیتی برابر با ۱۴۴۴۷۶۴ نفر است که

۵۷/۴ درصد آن در نقاط شهری و ۴۲/۶ درصد در نقاط روستائی سکونت دارند. ۱۲ این استان دارای ۸ شهرستان: سنندج، سقز، پانه، مریوان، قروه، بیجار دبواندر و کامیاران و ۲۱ بخش و ۷۸ دهستان و ۱۷۶۵ آبادی است.

استان کردستان از شمال به استان آذربایجان غربی و قسمتی از استان زنجان و از جنوب به استان کرمانشاهان، از شرق به استان همدان و قسمت دیگر زنجان و از غرب به کشور عراق محدود است. کردستان منطقهای کوهستانی است ورشته کوههای مرتفع بیشماری آن را فرا گرفته است. کوههای زاگرس در امتداد شمال و شمال غربی به جنوب شرقی کشیده شده است و دارای درههای عمیق و فلاتهای مرتفع است.



### دامداری

طبیعت سرزمین کردستان و شرایط اقلیمی آن یعنی وجود ارتفاعات متعدد و درههای عمیق، بالا بودن میزان بارندگی و توزیع متناسب آن در فصول مختلف و وجود سراتع وسیع و فراوان شیوه زندگی رمه داری و چادرنشینی یا نیمه چادرنشینی رادراین منطقه پدیدآورده است. آدر کنار شرایط فوق، شرایط تاریخی و مهاجمات نظامی و فشارهای مالیاتی حکومتهای خودکامه، جامعه کرد را بهسوی کوچ روی و ایجاد سازمان ایلی بهمنظور ایجاد فضائی برای امنیت اجتماعی و اقتصادی در برابر حکومت مرکزی، سوق داده است. ۱۹

گوسفندان کردی از بهترین نژادهاهستندو درمقابل سرمامقاوماند. زمان پرواربندی آنها نسبتاً کوتاهاست و پشم آنها نیز مرغوب است. مهمترین دامهای کردستان عبارتند از اسب ، خر ، بز ، میش دنبه دار و سگ و شتر و گاو. دامپروری استان سنتي و مبتي بر استفاده از مراتح در فصول مناسب و تعليف دستي در فصول نامساعد است. از آنجائی که دامداری وابسته به طبیعت است، دو عنصر دیگر یعنی انسان و دام اهمیت کمتری دارند. ابزار که بسیار ابتدائی است تا آغاز تولید فراوردههای دامی نقشی در تولید ندارد. و انسان تنها نقش مراقبت و نگاه داري را بعهده دارد. در اين حالت، دام، مرتبع و نيروي كـار عوامل اصـلي تولیداند. مالکیت دام خصوصی است و از نیروی کار چوپان نیز بهرهمیبرند. مرتع بنا بر سنت و رسوم و اعتقادات عشیرهای متعلق به طبایفه است. در مـراحــل بعدی که روِسای عشیره با تصاحب زمینهای مزروعی یکجانشینان و نیز مواتع عشیره تبدیل به بزرگ مالک منطقه شدند، عشیره درازای استفاده از مراتع مجبور به پرداخت حق معینی به آنها شد، که از هر خانوار یا اجاقی جداگانه وصول می شد. افراد عشایر رعیت رئیس محسوب می شدند ومی بایست مقداری باج و تمدادی از افراد مسلح در اختیار او قرار میدادند و در عوض از حق چرانیدن دامهای خود در مسیرهای معین (ایلراه) و ازاقامت در چراگاههای معین برخوردار میشدند. چادرنشینان، بدهیهای مالیاتی خود را اهنگامی که حکومتهای مرکزی میتوانستند بر منطقه تسلط داشته باشند) به حکومتها با واسطه رئیس عشیره میپرداختند و اغلب بهصورت خدمت نظام یا بیگاری یا اغنام و احشام ومحصولات أنها يا وجهنقد بود.

درحال حاضر پس از فروپاشی مناسبات اقتصادی، سیاسی عشیره، سه شکل دامداری در این مناطق دیده می شود : ۱- دامداری روستانی که هر خانوار روستانی علاوه بر فعالیت زراعی و فعالیت های جنبی دیگر از معدودی دام در

گوشه محل سکونت خود نگاه داری می کند و دامها برای تعلیف در اطراف روستا به چوپان سپرده می شوند؛ ۲- دامداری عشایری که شامل دامداران کوچرو یا نیمه کوچ رواست. و دامها زمستان را، که در بسیاری از نقاط طولانی است، در دشت و آغل های کاه گلی یا در درها و خانه های سنگی بسر می برند و دامها را در طویله های متصل به خانه یا در طبقه پائین آن تعلیف دستی می کنند و در بهار تکه زمینی را که دارند کشت کرده و چند نقری را برای مراقبت از مزارع

گذاشته خود با گلههایشان به طرف چراگاههای تابستانی (بیلاق) حرکت میکنند. (بعضی اوقات این چراگاهها درمجاورت قشلاق یا محل اقامت زمستانی واقع شدهاند.)

دامداران درزمان کوچ و درچراگاههای تابستانی بهدور یکدیگر جمع میشوند و تشکیل گروههای مخصوص بهنام ۱۰وبا یا ۱۰ووه میدهند که این گروهها یا اجتماعات کوچک مرکب از ۴۰ تا ۸۰ خانواراند (امروزه تا ۱۵خانوار)که با استخدام چوپانانی گلههای خود را دسته جمعی در مراتع اشتراکی میچرانند ریس از ملی شدن مراتع به افراد جماعت در مراتع موروثی حق علفچر داده شدهاست. در راس هر اوبا یک اوباباشی قرار دارد که از تروتمندترین و بانفوذترین افراد آن جماعت بشمار میرود و در گذشته در هرم قدرت طایفه بعد از روسای ایل و طایفه قرار میگرفت کهبا از میان رفتن هرم قدرت اداره همه امور بر عهده اوست. اوبا مرحله بیثابینی اقتصاد طبیعی خانوادگی زکه مبتنی بر تولید و مصرف خانوار و یا خانوارهای خویشاوند است؛ و اقتصاد تولید کالائی است. در اوبا هم ساختار وحدت طايفه، يعني سازمان خويشاوندي و موتع مشترک، و هم استخدام چوپان و گذر از مرحله اقتصاد طبیعی را یکجا میتوان دید." بهمرور اوباباشی که مزایای چراگاه مشترک را بهوسیله استفاده مجانی از نیروی چوپان و نهرداختن هزینه های گله (مخارج اوباباشی در بین اعضاء سر شکن میشود) به خود اختصاص داده است، خود ارباب شده گوسفندان سکنه یکجانشین را در گلههای خود جای داده، و سهم قابل ملاحظهای از عواید را بهخود اختصاص میدهد. اوباباشی بعضی اوقات با نپذیرفتن مالهای بعضی از اعضاء اصلی اوبا سهم بیشتری دریافت میکند و عملاً حق استفاده از مراتع را از دست گروهی از افراد عشیره خارج میکند. بمرور اوبای بندون روابط خانوادگی و عشیرتی بوجود میآید، کهطبقات مختلف را در بر میگیرد و بهصورت واحدي صرفأ اقتصادي به تغييرساختار اجتماعي اقتصادي كمك مىكند. ئ

قدرت گیری حکومتهای مرکزی در ایران و ترکیه پس از جنگ جهانی اول از قدرت رؤسای عشایر کاست و نفوذ اقتصاد کالائی در منطقه و رفرم ارضی ساختار عشیره را دستخوش تغییر کرد. بهره گیری از مراتع در قلمرو ایلی تا قبل از اصلاحات ارضی، بصورت مشاع و واحد بهره برداری مراتع به مقیاس «اوبا» طایفه و بر اساس عرف و سنتهای ایلی بود که از نسلی به نسل دیگر منتقل میشد. پس از رفرم ارضی و انقلاب اسلامی در ایران اغلب مراتع به اراضی دیمی کشاورزی تبدیل شد وایل راههاتوسط کشاورزان تصاحب شد ارنس مراتع دارای همان اعتبار حقرقی نسق اراضی شد و روستائیان توانستند به آن دستاندازی کنند، در این زمان عده زیادی از عشایر مجبور به یکجانشینی و ترک کوچ روی یا اجاره کردن مراتع اجدادی از روستاییان یا کسانی شدند که مراتع را بهنام خود ثبت کرده بودند. بهره برداری خصوصی در مراتع بهصورت حق علفچر برای هر خانوار فروپاشی واحدهای اقتصادی عشیره را تشدید نمود. حق علفچر برای هر خانوار فروپاشی واحدهای اقتصادی عشیره را تشدید نمود. است و در آنهااز نیروی کارمزدبگیران برای نگهداری و تعلیف دام در محل است و در آنهااز نیروی کارمزدبگیران برای نگهداری و تعلیف دام در محل دامداری استفاده میشود و تولید بهمنظور مبادله اصاص آن را تشکیل میدهد.

محصولات دامی که در گذشته عمدتاً برای مصرف یا مبادله با کالای مورد نیاز عشایر تولید میشد، اکنون که اقتصاد طبیعی و خود مصرفی جای خود را به تولید کالائی دادهاست، بهمنظور مبادله و فروش تولید میشوند.

نیروی کار در میان عشایر بر کار خانوار و چوپان مزدبگیر و تقسیم کارطبیعی و برمبنای سن و جنس است. و اوبا سازماندهی و بهره برداری از مراتع را بعهده دارد نیروی کار در روستا بر کار خانوار و چوپان مزدبگیر مبتنی و بدون سازماندهی ویژهای است و تکنیک بهره برداری و نگهداری در این مراکز روستائی همچنان ابتدائی و غیر بهداشتی است. در بهره برداریهای سرمایه داری نیروی کار بر کارگر مزد بگیر و تکنیک بهره برداری پیشرفته تر و تعلیف دستی در محل وتقسیم کار بر مبنای تخصص است.

### كشاورزي

کرد کشاورز نمی شود مگر براثر اوضاع و احوال خاصی وادار بهاین کارشود<sup>er.</sup> بیشتر جمعیت کردستان را روستائیان تشکیل می دهند و زراعت عمدتا با توجه به میزان بارندگی و مشکل آبیاری اراضی مرتفع به صورت دیم است.در

کردستان علاوه بسر صیفی کاری و کشت غیلات که بسیار معمول است تبوتون و اخیراً توتفرنگی نیز بعمل می آید. مو در تمام نقاط کردنشین کاشته می شود. درخستان مسیوه در کسردستان فراوان انسد؛ انبار، هیلو، سیب، انبجیر و زرد آلو و نیز درختان کهن گردو و باغهای سیزیکاری همه جا در حاشیهٔ دهات به چشم می خورد. کردان باغبانان مبتکری هستند و از کوچکترین قطعه زمین قابل کشت بهره برداری می کنند.

کشاورزی در کسردستان بسه شسیوهٔ سسنتی و با استفاده از ماشین آلات در برخی از مراحل تولید است اراضی نسبتاً وسیع و دارای شبب مالایم غالباً توسط تراکتور، و ارتفاعات و دامنه هائی که دارای شبب تندتری هستند، با گاو شخم زده می شود. زراعت مکانیزه در منطقه کم است و اغلب شخم و گاهی درو و خرمنکوبی بوسیله ماشین انجام می شوده <sup>۵۱ و</sup>احد کار زراعی در این منطقه غالباً به صورت کار خانوادگی است و مشارکت در کار کاشت و برداشت تقریباً فقط برای محصولاتی انجام می شود که یک خانواده به تنهائی از عهده انجام آن بر

### مناسبات ارضى

در چهارچوب نظام اجتماعی اقتصادی قلیم گرچه انواع مناسبات ارضی بر اساس مالکیت زمین شکل یافته بود، ولمی به رغم تنوع مالکیت و اشکال متنوع زمینداری بر پایهبهره مالکانه جنسی، اقتصاد طبیعی و محدودرا بوجود می آورد. اطلاعات مربوط به آمارگیری نمونه ای منطقه کردستان در سال ۱۳۵۱ نشان می دهد که تا قبل از اصلاحات ارضی دهات مورد مطالعه از نظر نوع مالکیت به عمده مالکی، خرده مالکی و موقوفه تقسیم می شده است، و رابطه مزارعه بین مالک و زارع بر قرار بوده است که سهم مالک از محصول به نسبت عوامل تولید مانند زمین، بذر و آب ادر صورت آبی بودن زمین و ابزارو غیره پرداخت می شده است. نتها مالک مسئول پرداخت مالیات در مقابل دولت بود و مالک علاوه بر بهره مالکانه خود، مالیات دهقان را نیز بطور دلخواه می گرفت. ۵۵

سلسله مراتب روستائی بعد از ارباب عبارت بودند از: مباشران، کدخداها، پاکاران و میرابها (نگهبانانی که مراقبت آسیاری منزارع را در نقاطی که زراعت آبی است به عهده داشتند).

گرایش به یکجانشینی و کشاورزی انواع مالکیت زمین را پدید آورد که از آن جمله است املاک خالصه، املاک متعلق به مالکان و خوانین (بزرگ مالکی)، املاک خرده مالکی، وقف و اجاره داری که بهرهوری از این اراضی بصورت ارباب و رعیتی و گرفتن بهره مالکانه از اجاره دار و بهره برداری دهقانی در اراضی خرده مالکی بود.

گرچهبزرگ مالکی با ظهور سرمایه داری در کردستان در قرن نوزدهم میلادی دستخوش تغییر گردید، با اینهمه تا قبل از اصلاحات ارضی که بعنوان نوعی رفورم از بالاو به منظور خروج از یک اقتصاد طبیعی و محدود بود؛ مالکیت ارضی در کردستان تنها تعدیل شد و بر دیگر مناسبات اجتماعی تاثیری بجانگذاشت. ااراضی زراعی در پارهای از نقاط مشمول اصلاحات ارضی شد ولی در بیشترمناطق بزرگ مالکی همچنان وجود داشت ورابطه مالک و زارع بصورتهای ذیل در آمد؛ ۱- نصفه کاری که عوامل تولید زراعی بجز زمین و آب را زارع فراهم میآورد. ۲- تفسیم محصول به نسبت دخالت عوامل تولید زراعی. ۳- اجاره داری برای تعلیف دام (این جا یک رابطه سه گانه بین مالک و کشاورز و دامدار و دامدار و مالک برقرارمی شود، که معمولاً رابطه مالک و کشاورز و کشاورز بر اساس مبادله جنسی و رابطه دوم و سوم مبتنی بر معامله نقدی

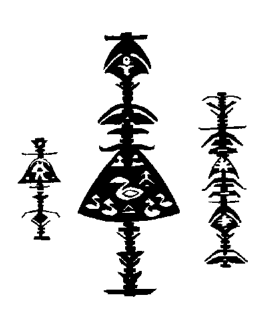
خانواده های زارع معمولا بر اساس سهم بری کار می کردند و محصول تولید شده را به صورت زیر تقسیم می کردند: ۱-سهم مالک زمین به نسبت عوامل بکار گرفته شده در تولید. بکار گرفته شده در تولید. اجرای مرحله دوم اصلاحات ارضی نیز در مقایسه با مرحله اول تغییبرات اساسی در نظام زمینداری بوجود نیاورد ازیرا اکثر مالکان شق اجاره را پذیرفتند. اما در مرحله سوم اصلاحات ارضی که مالکان موظف شدند که زمین مورد اجاره را به زارعین بفروشند بها ملک خود را بر اساس بهره مالکانه بین خود و زارع تقسیم کنند، مناسبات اجتماعی دستخوش دگرگونی شد و همزمان با تضعیف موقعیت ارباب سازمانهای دوئتی جای او واگرفتند.

در بعضی روستاهای منطقه با ورود ماشینهای کشاورزی ، قشر اجتماعی جدیدی پدید آمد که با در دست داشتن ابزار تولید، قدرت نوخاستهای در مناسبات اجتماعی روستا تشکیل داد. این گروه نوپا که از خرده مالکان سابق یا از کاسبکاران شهری یا روستائی بودند، عملاً درامر زراعت سهیم شده و از طریق خرید زمین یا نصفه کاری و استجاره مقدار قابل ملاحظهای از اراضی را به دست آوردند. بدین لحاظ کشاورز کرد به دام روابط سرمایه داری افتاد ومغبون واسطه و و سلف خرها گردید.

پس از انقلاب اسلامی در سال ۱۳۵۷ و خلع ید از پارهای از مالکان وابسته به رژیم گذشته، در مناطقی از استان نوعی جدید از مناسبات ارضی بوجود آمد. هیئت واگذاری زمین (هیئت منصوب از طرف دولت برای تصمیم گیری در مورد پارهای از زمینهای مورد اختلاف و یا متعلق به مالکان رژیم سابق) در سطح ۲۵ روستا دراستان اقدام به تشکیل ۲۶۶ مشاع (شرکت تعاونی موقت) نمود و ۸۶/۶۱۸ مکتار زمین آبی و دیمی را بین ۴۹۰۲ خانوار زارع تصیمنمود.

شکار و گردآوری در میان روستایبان و عشایر کردیکی از منابع غذائی عمده محسوب می شود. جمع آوری محصولات طبیعی مانند کتیرا و مازوج و گزانگبین و علف هائی که مصرف داروئی و خوراکی دارند (شنگ ، ترشو ، مندیک ، په کسک ، ترشک و اسفناج کوهی وریواس) و صید انواع پرندگان و بز کوهی ومرغابی وماهی در رودخانه هائی مانند ژاب معمول است. در کردستان ایران تا کنون بررسی در مورد منابع زیر زمینی بعمل نیامله و گرچه در نواحی کرد نشین عراق و ترکیه معادن زیادی مورد بهره برداری قرار گرفته، این فعالیت در کردستان ایران بسیار محدود است و در اینجا تنها می توان از معادن سنگ گیچ و سنگهای ساختمانی نام برد.

زنبورداری از دیگر فعالیت های اقتصادی کردها است ، که به دو صورت قدیمی و جدید انجام میشود.در شیوه قدیمی کندوهای بومی سفالی یا حصیری است و در زمستان در اطاقهای مخصوصی به نام هنگدان نگاهداری میشود.نگهداری کندوهای جدید بهمان صورتِ معمول است، یعنی جابجائی و تغییر محل در تابستان و زمستان برای تغذیه زنبورها.



### صنعت

دشتها و حکومت هاشان کرد را مطیع و رام میخواست و طبیعتِ سرسختِ کوهستان او را به مصاف میخواند و او آزادگی را در پناه صخوها و درههای صعب با خطر قحطی و سرما و مرگ از گرسنگی ترجیح داد. و در دل درهها ویر دامنه دور کوهستانی پرت خانه ساخت، یا کوچروی را پیشه کرد و یا

تحرک وسلاح و مبارزه دائم با طبیعت و قبایل دیگر و حکومتها، آزاد و رها خانه بدوش کشید. این همه سبراه پیشرفت او بود. امروز نیز علیرغم توسعه نسبی که در قرن بیستم در تمام کشورهائی که کردان در آن پراکندهاند روی دادهاست، نواحی کردنشین از آن محروم و جزو نقاط عقب مانده باقی ماندهاند. کردان هنوز عمدتاً دامدار و کشاورزند.

کردستان اصولاًیک منطقه دامداری و کشاورزی است و صنعت در این استان پیشرفتی نکرده و فعالیتهای صنعتی چشمگیری درآن وجودندارد. ۲۰۰۰ در نقاط شهری گروه عمده فعالیت، خدمات عمومی ۱۰۰۰ جتماعی و در نقاط روستائی، کشاورزی و دامپروری است و فعالیتهای صنعتی موجود بیشتر وابسته به بخش ساختمان بوده و تنها در زمینه صنایع دستی فعالیتهای محدودی صورت می گیرد. واحدهای صنعتی موجود به شیوه ابتدائی اداره می شوند، و جوابگوی احتیاجات منطقه نیستند. مواد اولیه موجود در استان اغلب بدون هیچ تغییری مصرف می شود با به استانهای دیگر صادرمی شود. ۲۰۰۱

تولید صنایع دستی از دیر باز در این استان در نقاط شهری و نیز روستائی معمول بوده است و عده کثیری بدان اشتغال دارند. این صنایع عبارتند از فرشبافی، گلیم بافی، نساجی، نازک کاری چوب، گیوه دوزی، و صنایع خواطی سوزندوزی، قلابدوزی، پولک و منجوق دوزی و ساختن زیورآلات، که اکثر آنها به یکسان در شهر و روستا تولید می شود. علیرغم تنوع این صنایع، تولید آنها اکثراً، حتی در شهرها، خانگی بوده و شکل سازماندهی نیروی کار در شهر و روستا یکسان است و متکی بر کار افراد خانواده است و ابزار تولید بسیار ابتدائی و در تملک تولید کننده یابه صورت اجاره است. زنان در تمام بخشها غیر از نازک کاری و گیوه دوزی و خراطی وساختن زیورآلات حضور فعال دارند و اغلب در ارتباط با سوداگران قالی به صورتهای روزمزدی، کار مزدی و سفارشی اغلب در ارتباط با سوداگران قالی به صورتهای روزمزدی، کار مزدی و سفارشی کار می کنند و در حالت سفارشی تهیه مواد مورد نیاز با بافنده است. در گذشته در اقتصاد طبیعی روستائی و چادر نشینی این صنایع برای مصرف گذشته در اقتصاد طبیعی روستائی و چادر نشینی این صنایع برای مصرف شخصی تولید می شد و امروزه به منظور مبادله.

### آموزش و پرورش

از کل جمعیت ۶ سال به بالا ۱٬۱۴۶٬۴۵۹ نفر ۶۸/۲۷ درصد باسوادند که نسبت باسوادی افراد لازمالتعلیم (۴-۱۴ ساله) در نقاط شهری ۹۵/۸۸ درصد و در نقاط روستاتی ۹۵/۸۸ درصد بودهاند. ۱۹ این استان ۱۰۲ کودکستان، ۲۱۹۱ دبستان، ۶۹۸ مدرسهٔ راهنمایی، ۶۹۸ دبیرستان و ۴۵ پیش دانشگاهی و ۷۵ هنرستان فنی حرقهای داشته است. در بخش آموزش عالی، تعداد دانشجویان دانشگاه کردستان ۴۲۱۱ نفر، دانشگاه آزاد اسلامی ۴۱۵۹ نفر و دانشکدهٔ علوم پرزشکی ۱۸۶۴ نیز دانشگاه پیام نور ۵۱۸۰ دانشجو و آموزشکدهٔ فنی ۱۲۵۹ دانشجو مشغول به تحصیل بودهاند. ۴۲ آموزش رسمی به زبان فارسی است، و کادر آموزشی اکثراً فارس و غیرمحلی اند.

### بهداشت و درمان

طب سنتی در میان کردان چندان شناخته شده نیست وگرچه پیرزنان قوم با گیاهان داروئی کوهستان و خواص آن آشنا هستند، این درمان بیشتر حالت جادوئی دارد و استفاده از دعا و طلسم در میان کردان (اغلب در میان روستاییان) رایج است. هم اکنون، نیز این استان از نظر کادرهای فنی پزشکی و پیراپزشکی دچار کمبود است و در اغلب نقاط دسترسی به پیزشک و درمان خصوصاً در مراحل فوری مشکل است. این استان دارای ۲۳۴ نفر پزشک و ۱۸۰۵ تخت به ازاء هر ۱۸۰۰ نفر ۱/۲۵ تخت است.

### سكن

کردستان از دیر باز مسکون بودهاست، از غارهای عصر حجر تا ارتفاعات، درهها و اشکفتها جانبناهی طبیعی برای ساکنین آن به حساب می آمدهاست. غارهای طبیعی کردستان هم برای انسان عصر حجر و هم انسان شهرنشین قرنهای بعد نیز جایگاه مناسبی برای سکونت بودند. این غارها قلاع افسانهای تسخیرناپذیری بودند با برج وباروئی به عظمت صخرهها و قلل رفیع، امروز

باآنکه این غارهای شگفت پناهگاه رمهها شدهاند،هنوز هم جایگاه خود را در اذهان تودههای کرد به صورت مکانهائی که کسی ازسرَشان آگاه نیست حفظ کردهاند.<sup>۸۵</sup> ودرهها وغارهائی که جایگاه گنجینههای افسانهای و اجنهها و عفریتهها هستند در افسانههای کردی جای ویژهای دارند.

کردان به سبب شیودهای متفاوت معیشتی و نیز سکنا در مناطق مختلف جغرافیائی مسکنهای متفاوتی دارند. کردهای ساکن شهرها در خانههای خشت و گلی قدیمی و خانههای سیمانی و آجری مدرن و در مناطق کوهستانی در خانههای سنگی زندگی میکنند. شهر درکردستان نیز مانند اغلب شهرهای ایران چهرهای دوگانه دارد، بخشی از آن بافت قدیمی شهر است با محلاتی که حول مراکزی مانند بازار، ارگ یا یک مسجدجامع استقرار یافتهاند و بخش دیگر بافت جدید است با نقشهای از پیش تعیین شده و خیابان بندی بدون ارتباط اندامواره (ارگانیک) با دیگر مراکز شهری و بدون هویت خاص، با فروشگاهها، مؤسسات جدید اداری، اقتصادی و خدماتی. شهرها اغلب روستاهائی بزرگاند و دارای آب لوله کشی، برق، تسهیلات آموزشی، مراکز بهداشتی، دواثر دولتی و تأسیسات نظامیاند.

در جلگهها روستاها عمدتاً در کنار رودخانههاومجاور آبها بنا شدهاند. و خانههای آن دارای دیوارهای کاهگلی و سقف هائی با تیرهای چوبیاند. روستاهای نواحی کوهستانی اغلب با سنگ و بصورت خشکه چینی ساخته میشوند و خانهها تنگاتنگ هم چیده شده و به یکدیگر تکیه داده و برج و باروئی یکپارچه رامیسازند، و کوچههای پلکانی تنها راه دسترسی به این خانههاست. در این حالت حیاط خانه بام خانه پائینی است. پنجرهها کوچکاند و غالباً بداخل خانه گشوده میشوند دیوارها با گلهای رنگی رنگ آمیزی میشوند و داخل اطاقها با دوغاب گیج سفیدکاری میشوند. در میان کف گلین اطاق تنوری قرار دارد که هم اجاق است وهم در زمستان کرسی. گاهی دور تا دور اطاق و اغلب بیرون آن سکوئی برای نشستن و خوابیدن درست میکنند. سقفها اغلب تیرهائی از تنه درختاناند که روی آن را با شاخوبرگ و پوشش ضخیمی از کاهگل میپوشانند. گوسفندان در تابستان درهوای بازیا در حیاط نگهداری میشوند و در زمستان در طویلهودر رومتاهای کوهستانی در طبقات پائین خانهدر طویلههائی بدون پنجره و اغلب غیر بهداشتی. پشتبامها محل خشک کردن بسیاری از محصولات کشاورزی ودامداری و میوهها و سبزیجات و خشکبار برای زمستان و محل دیدار زنان با دوستان و همسایگان و در جشنها سکوهای تماشاچیان است. یک ایوان ابن مجموعه را کامل میکند. خانههائی که در دشت و جلگه ساخته میشوند. اغلب دارای حباطی بزرگ اند و یک اطاق مستطیل شکل وسیع و أغل هایی حفر شده در زمین نوع دیگر مسکن کردان جادر است. این نوع مسکن در میان عشایر دامدار و کو چرو معمول است. چادر عبارت از چند تخته پارچه بافتهشده از موی بز، به عرض ۵۰ تا۶۰ سانتیمتر و طول چندین متر است که توسط خود زنان عشایر بر دار خوابیده بافته میشود. از اتصال چندین لت از این پارچهها که بر دیرکهائی به ارتفاع ۲/۵ تا ۳متر متصل میشوند، سر پناه بزرگی بوجود میآید که لبههای آن تا زمین نمیرسد و پرچینهای حصیری بسیار زیبائی (جیغها) اطراف سیاه چادر را میپوشاند و دامداران و دامهایشان را از باد و باران محافظت میکند. این مسکن که براحتی قابل حمل و نقل است در مراتع تابستانی (بیلاق) یا ازوزان ونیزدر محلهای تابستانی روستا «هوار·استفاده میشود. برپاکردن و جمع کردن چادر به هنگام کوچ کار زنان است. چادر با حصیرهای بافته شده رنگین (چیخ) به قسمتهای مختلف؛ جای نگهداری گله، آشپزخانه و محل استراحت نقسیم میشود. داخل چادر با فرشها و گلیمهای رنگین کار زنان پوشانده میشود. وسایل خانه، رختخوابها، وسایل آشپزخانه، مشکهای لبنیات و خورجینهای موادغذائی و ابزار کار همه در چادر جاداده میشود.

به سبب محدودیت مرتع برای چرای دامها، در اطراف هراردوگاه یا خیل چادر، تعداد چادرها نیز محدود است. گرچه گاهی اردوگاههای بزرگ در درههای وسیع و باز دیده میشوند، ولی به دلایل امنیتی هرگز تکچادری دیده نمیشود. از آن جائی که این چادرها در مقابل سرمای زمستان مقاوم نیستند (بخصوص پس از محدودیت کوچ و از میان رفتن ایلراهها ومحروم شدن عشایر از مراتع طایفه در قشلاق که عمدتاً نقاط مرزی بودهاند) اکثر کردان زمستانها را در آبادیهائی که با خانههای گلی یا سنگی درست شده، بسر میبرند.



سرسحان مفرغي (فرن بازدو-دواردوق م،)

### منا سبات اجتماعي

ساختار اجتماعی و اقتصادی در کردستان عمدناً نظام طایفهای پدرتباری بود که اعضاء آن از خط پدری بنیانگزار طایفه نسب میبردند و به صورت گروههای یکجانشین ساکنشهرهاو روستاها یا ایلات دامدارکوچرو دیده میشدند. این ساختار با تغییر شکل جوامع از دامداری به کشاورزی و یکجانشینی بکلی دگرگون نشد و این نظام کارکردخود را تا ظهور روابط سرمایه داری و خلم قدرت رؤسای طوایف بدست حکومتهای برکزی همچنان حفظ نمود. اولین واحد اجتماعی-اقتصادی سازمان ایلی در میان عشایرکرد خانوار است که از بهم پیوستن خانوارها باو باوی یامال (هوز در میان کردان جاف) و از اجتماع باوی خیل و از اجتماع بعولی تیره طایفه یا خاندان و از اتحاد طوایف عشیره پدید می آید.

واحد سازماندهی تولید اقتصادی، که سازمانی برمبنای خویشارندی است وبه سبب ضرورت زندگی شبانی به منظور تعاون در امر دامداری و کوچ تشکیل میشود، اوبه یا هووه نامیده میشود، که اعضای آن فرزندان یک باو (پدر) محسوب شده و عمدتاً با هم خويشاونداند. در اين واحد دامها در مالكيت هر خانوار هستند و بطور مشترک تحت نظر چوپانانی که اجیر شدهاند، از مرتبع مشترک متعلق به اوبه یا تیره استفاده میکنند. هر اوبه به زعامت یک سراوبه یا سرزومه ينا اوبناباشي است كه مقامآن در بعضي ايلات موروثي و يرخي دیگرانتخابی است. این رئیس مدیریت و تقسیم کار و اجیر کودن چوپانان و سازماندهی کوچ و تقسیم مرتع میان انواع احشام و ایجاد ارتباط با دیگر اوبهها و ردههای ایلی (درحال حاضر سازمانهای دولئی) را برعهدهدارد." با این همه تصمیمگیریهای مهم با مشاوره با رؤسای خانوار عضو اوبه انجام می شود. اوبه در زمان کوچ تشکیل می شود ودر مدت یبلاق به وظایف خود عمل میکند و در قشلاق منحل میشود. ابار ابزرگترین واحد اجتماعی بعد از خانوار است که در میان طوایف میلان به تیره موسوم است. درایل شکاک و هرکی، باو را باب مینامند، که به تیرههائی تقسیم میشود. این واحد خویشاوندی که دارای نیای مشترکی است دارای مناسبات اجتماعی و اقتصادی درونی است که رئیس خاندان بهاو عمدتاً در رأس آن قرار دارد و طرف مشورت خانوارهای درون بهاو است از طریق این واحد است که خانوار با طایفه ارتباط بر قرار میکند.

در میان کردان جاف یکی از سالمندان به صورت غیر رسمی اردوهای عشایری یا خیلها را که از ۲۰ تا ۳۰ خانوار خویشاوند تشکیل شدهاند، اداره می کند. اردوها به واحدهای گله دار بر اساس خانوادههای گسترده تقسیم می شوند. ۲۰ از اجتماع اردوها (خیلها) تیره پدید می آید. تیره که بر گروه نسبی بزرگ (هوز) مبتنی است واحدسیاسی اصلی و تحت ریاست یک رثیز موروثی است که کوچ را رهبری می کند. این تیرهها بر چراگاهها و اردوگاههای معین حقوق سنتی دارند. عشیره را یک بگ یا پاشا از خاندان خانی رهبری می کند. ۲۸ طایفه در ایلات جلالی، میلان، پنیانشی، از مجموع باوها و در میان

ایلات هرکی و مامش و زرزا بر خلاف جلالی و میلان از مجمع تیره ها تشکیل می شود. خانوارهای عضو طایفه دارای نیای مشترک، قلمرو و مراتع مشترک و مشخص اند. در رأس هر طایفه عموماً رئیس قرار دارد که مقام او موروثی بوده و در بعضی از طوایف به مزین معروف است. "ایل آخرین و بزرگترین سازمان اجتماعی و سیاسی عشیره و متشکل از مجموع طوایف سازمان یافته است. طوایف تشکیل دهنده ایل دارای خویشاوندی و نبای واقعی یا آرمانی هستند (ایلات گاهی تنها اتحادیه سیامی طوایف اند). "

### «نـجیب زاده از راه دامـداری امـرار مـعاش مـیکند و یکـجانشینان کشاهر زاند.»

«محققان جامعهٔ کرد اغلب این جامعه را به دو طبقهٔ اجتماعی\_اقتصادی تـقسیم میکنند: یکی نجبا،'۲ جنگجویان و مالکان زمین و دیگر، نوکران مسلح و طبقهٔ رعایا ا که به صورت نیمبرده درآمدهاند. طبقهٔ اخیر خواه رعیت بـاشند یــا از عشــیرههای دیگر، از نظر زبان و شکل جسمانی از عشایر کرد متمایزانند و ایس تنصور را بوجود می آورند که طبقهٔ جنگجویان مظهر و نمایندهٔ نژاد فساتحانانـد و کشــاورزان بازماندگان بومیان (ساکنین نخستین این منطقه)». ۲۲ نجیبزادهها از راه دامـداری و تصاحب درصد عمدهای از تولیدات و نیروی کار کشاورزان و گرفتن مالیات وباجهای مختلف از آنها امرار معاش میکنند. طبقه دهقانان به هیچ ایلی تعلق ندارند و احتمالاً نیمهٔیکجانشین شدهٔ عشایر کوچروی هستند که زمانی خود چادرنشین بوده وبعداً یکجانشین شدهاند و به مرور پیوندهای عشیرتی ایشان قطع شدهاست. بهرحال عشایر نسبت به طبقه کشاورز و یکجانشین به دیده تحقیر مینگریستند و موقعیت اجتماعی این گروه در حد یک سرف بود و ارباب ميتوانست از محصولات سالانه كارأنها اعم از نقد و جنس هرچه بخواهد بردارد. ارباب فئودال قادر بود سلطه و زور محود را که به کمک عشایس چادرنشین بدست آورده بود، نه تنها بر نوده یکجانشین بلکه بر چادرنشینان که وضع آنها در ظاهر بهترو مساعدتر از یکجانشینان بنظرمیآمد، اعمال کند. چادر نشینان در تامین منافع ارباب از نظام پیچیده باج دهی فتودالی و مالیات پردازی تبعیت میکردند (باج و مالیاتی که ارباب خود بیواسطه یا وسیله نصایندهاش وصول می کرد). ارباب حداقل تا دو پنجم درآمد زیر دستانش را از ایشان میگرفت. هر عین حال دولت مرکزی بوسیله آقا عشریه معمول در کشورهای اسلامی وا وصول می کرد. معمولاً کردهائی که برای خدمات جنگی بسیج میشدند، از پرداخت عشربه معاف میشدند. لیکن آقا این عشریه را نیز به نفع خود دریافت میکرد. کردهای کوچرو علاوه بر مالیات به هنگام نیاز دولت مرکزی به نیروی رزمنده، برای آنها خدمات جنگی نیز انجام میدادند و این ضربهای دیگر به اقتصاد شبانی آنها بود. أقاها و بیکهائی که در رأس عشایر نیمه چادرنشین قرار داشتند (در کتاب شرفنامه شرح کامل این حکام آمدهاست) خود جزئی از نظام فئودالی حاکم بر آسیای صغیر بودند و با دولتهای ایران و ترکیه یا حاکم نشینهای نیمه مستقل و خود مختار مستقر در سرزمین ایران و ترکیه روابط رعیت و تابع داشتند. عشایر کرد به اربابان خود مالیات و بیگاری می.دادند و برای ارباب اربابشان دسته های مسلح که در مناطق مرزی کار نیروی نظامی وا میکرد فراهم میکردند. همین نیرو عامل عمدهای در اجرای دستورهای اربابان درمورد الزامات غير اقتصادی كه رعايا مجبور به انجام آن بودند، بشمار میآمد. ارباب فتودال کرد احتیاجات خود را با فشار آوردن بر عشایر ر توده یکجانشین کردستان، دهقانان، و مسیحیان ارمنی و نسطوری که تنها عناصر کارگر و صنعتگر محیط بودند، تامین می کرد. رؤسای کرد این مسیحبان را ازیر خورلی به معنای زرخرید مینامیدند، زیرا رؤسای مذکور آنها را عیناً مانند چهارپایان خرید و فروش میکردند. آنها در وابستگی کامل با زمینی که زراعت میکردند، از دستی به دستی منتقل میشدند ولی نمیشد فرد فرد آنها را جداگانه فروخت. اما ارباب مىتوانست از محصولات سالانه كارشان هرچه بخواهد بردارد. (رجوع شود به عریضهای که کردان بهخان زند نوشتند و تقاضاکردند جلوی بیگ زادگان (اربابان) آنها را بگیرد ومانع شود که کردان رابه بردگیبکشانند.)۳

رئیس طایفه خودکآمهٔ بزرگی بود، مظهر دوران پدرشاهی. قدرت و اختیارات او حدومرزی نداشت و از دارائی زیر دستانش به هر نحو کهمیخواست استفاده می کرد و حیاتوسمات همه ایل بدست اوبود. و تنها نوعی کنترل از طرف پیران طایفه یا شورای ریش سفیدان که بیشتر حالت مشورت

داشت، بر او اعمان میشد.

کردان اسکان یافته در شهرها و روستاهائی که مقر رؤسای عشایر بود تحت رياست والى كردستان تا اواخر سلطنت ناصرالدينشاه قاجار بهاستقلال زندگی میکردند. در نواحی کردنشین آذربایجان نیز اهالی هرچند تظاهر به اطاعت اذ شاه می کردند، دو عمل به علت نفوذناپذیر بودن منطقه، از دولت مرکزی مستقل بودند.

بعد از جنگ جهانی اول با قدرت گیری حکومت مرکزی در ایران و ترکیهو تحدید مرزهای دو کشور، کوچ بسیاری از ایلات ناممکن گردید و عملاً از قدرت رؤسای کرد کاسته شد. با نفوذ مناسبات سرمایه داری در منطقه و اصلاحات ارضي در اين كشورهاساختار عشيره دستخوش تغيير شد واغلب ایلات کرد بی آنکه فرهنگ قومی و حتی لزوماً وابستگی عشیرهای خود را از دست بدهند، تخته قاپو (در چوبی – ساکن)شدند.'<sup>۷۵</sup>در حال حاضر تنها معدودی از طوایف مستقل کوچرو در استانهای کرمانشاهان، ایلام، آذربایجان و خراسان به کوچ ادامه میدهند.

وقایع سیاسی سالهای ۶۲-۵۷ وجنگ ایران و عراق باعث تشنج در مناطق کردنشین و اسکان هرچه بیشتر عشایر کردستان گردید و در حدود ۳۰۰ خانوار در خوی، سلماس و ماکو و دور از مناطق ناامنی که عمدثاً نقاط برخورد نیروهای دولتی با عناصر مخالف بود تخته قاپو شدند. جنگ ایران و عراق نیز در اسکان عشایر کرد نقش مهمی داشت. امروزه ایلات کرد کوچرو در استانهائی غیر از کردستان در گروههای کوچک به زندگی عشایری و کوچ و جابجائی ادامه

بدین ترتیب، استقلال و آزادی کردها توسط سنتهای فئودالی که خان-بابا اعمال میکرد محدود میشد. اما کرد تنهااسارتی را که تحمل میکند، اسارت سنتهای طایفه است. او که قرنهاست در مقابل حاکمیتها سرسختانه برای آزاد بودن مبارزه میکند، درعشیره خود قوائین آهنینی را گردن مینهد که سنتهای دیرپای عشیره از آن پاسداری میکند. قصاص به عنوان حق و وظیفه او در قبال خاندان است و هرگاه که ارباب امر کند پای در رکاب میکند. عشیره نیزازاو در مقابل دشمنان و طبیعت حمایت میکند. او با وابستگی به عشیره است که قوی و نیرومند به حساب می آید، ازاین رو هیچ چیز برای کرد سخت تر از رانده شدن از طایفه و ازدست:ادن خاندان نیست. او که جنگجوئی جسور و فداکار است، در دایره عشیره خود آرام و سربراه است و بهآداب و قوانین ایلی و رئیس ایل وفادار است و جانش رادر راه اجتماعش فدامیکند. ۳

عرب، فارس و ترک او دید، نمیشود. در میان کردان تعدد زوجات کم است و زن در داخل خانه از اقتدار زیادی بر خورداراست. اداره امور خانه، سرپرستی افراد، تقسیم غذا بین افراد خانواده به عهده اوست در غیاب شوی پذیرائی از میهمانان را عهدمدار است و در مصاحبت آنها بر خلاف دیگر زنان مسلمان آزاد و متکی به نفس است، و در جمع به آزادی سځن میگوید. گرچه بسیار خوشرو و دلرباست، بسیار پاکدامن و شریف نیزهست. ۳زنان کرد به شهادت بسیاری از سیاحان پابپای مردان در اسب سواری وتیراندازی مهارت داشته و از ساختن و گفتن هزل و مطایبه روی گرداننیستند."او که سنگینترین کارها را چون بستن و پیاده کردن بار و برپاکردن چادر (درمیان عشایر کوچرو)، دوشیدن شیر، زدن مشک، تهیه انواع محصولات لبنی، پاک کردن گندم، أوردن هیزم، پختن غذا و نان، تمیز کردن خانه، نگاهداری کودکان، دوخت و دوز، بافتن انواع قالی و جاجیم و پارهای از کارهای فرعی کشاورزی را به عهده دارد، بسیار زود فرسوده می شود و از پای می افتد. تقسیم کار در میان خانواده بر مبنای سن و جنس رعایت میشود.

زن کرد آنگاه که پا به سن میگذارد،مادر سالاری پر جذبه است و مقام او تا بدان جاست که نام مادران شجاع و جنگجو را بر نام پسران می افزایند. با اینهمه پدر در خانواده از اهمیت بسیار برخوردار است و پسر ارشد جانشین اوست. سلسله مراتب سنی در خانواده بشدت رعایت میشود،پسر ارشد از پدر و بزرگان خانواده متابعت دارد و پسران کوچکتر از او. پسران و دختران پس از مرگ پدر مطابق قوانین ارث اسلامی ارث میبرند.هرکردی به شجره نامه خود بسیار علاقهمنداست و حتی بیسوادان تا چندین پشت خود را بخوبی میشناسند.

### عروسي زءماوهن

مادیان رقص کنان میآیدو دختر با نازو کرشمه،

زن با سربند و پسر با دستار.

زیباست، قشنگاست، مرا نشانه گرفته، آن خرامان سربند بسر.

شادی است، عروسی است، حنابندان است.

دختر و پسر دست در دست هم در سه ردیف در باغ می رقصند. ای زن کرد با ناز و کرشمه بیا و ای پسر با نوک پنجه برقص،

ای چوپیکش با حرکات تند، و ای دختر با لنجه.

زیباست، خیلی قشنگ است، خرامان است، بزم کردان است، شادی است، عروسی است، حنابندان است.

دختر و پسر دست در دست هم در سه ردیف در باغ می رقصند.

ای شرنا نواز بگذار انگشتانت آزادانه حرکت کنند،

ای دهلزن محکم بر دهل بکوب و دهل رایه نوا درآور. زیباست، قشنگ است، خرامان است، آئین ایرانی است.

شادی است، عروسی است، حنابندان است.

دختر و پسر دست در دست هم در سه ردیف در باغ میرقصند.

-قانع-شاعر کرد عشق در روستارا اینگونه توصیفمیکند:<sup>۳۱</sup>

عشق در ده زیباست، بگذار بگویمت:

زمانیکه دختر و پسر شش سالهاند همسایه هماند.

دوتائی باهم در دشت وصحرا گردش میکنند، بی همراهی پدر، مادریا

چیزی از خانه میآورند با هم میخورند، یا قایمباشک بازی میکنند. یا با هم آواز میخوانند و میرقصند،

یا در کوچ همدیگر را یاری میدهند، یا در سختی زندگی

یا برای پدر و مادرشان به دشت و صحرا نان میبرند.

گاه میروند وگاه مینشینند و ترسشان ریختن مشک دوغ است،

تا به خرمنجا یا بهعلفازار، جائیکه پدرومادرشان کار میکنند، نزد دشتبانان برسند.

نان را گذاشته با عجله باز میگردند. زمانیکه باز میگردند، با هم شوخی میکنند و به چشمه که رسیدند آببازی میکنند و بههم آب میپاشند.

گاهی باهم میخندند و گاه بههم بد و بیراه میگویند. یکی آن رامیزند، آن



بخشى از يک سوسنجاق مغرغي (قرن نهم ق م.)

در میان کردان مراداز خانواده اغلب خانوادهٔ گستوده: پدر، مادر و فرزندان و فرزندان اولاد ذكور است. گرچه پدر در خانواده رئيس است، اما حاکم مطلق نیست و زن دارای احترام و حرمتی است که در میان همسایگان

دیگری این را، همزورندو ازهم کم نمیآورند.

وقتی به ده رسیدند هر یک به خانه خود می رود.

مادر نان می آورد می خورندواین چنیناند تا ۱۲ سالگی.

با هماند این کودکان تا دخترک به خود میآید. و دستی برسر و روی خود شد

عشوه و ناز میکند، گردنبند مهرهای میآویزد و رشتهای به مویش می.بندد یا دستارو عرقچین زنانه می.پوشد، کموبیش خودی میآراید. کیسهای بر سینه میآویزد پر از ریحان و سنبل تابوی خوش ازاو آید. گرداداده میران کند. کالانداد داشت کرد. کرد. در این کرد. کرد. در این کرد.

گیوهٔ زنانه بهپامیکند و کلانجا (جلیقه کوچک زنانه از چیت سرخ) میپوشد،

نکهای صابون آینه و شانهای کوچک در جیب مینهد، پسر هم فه نیانهای (دستار کوچک مردانه) و قبای کهنه بابارا میپوشد، نیم متر چیت سرخ و سفید را سهپاره کرده بهم بسته شالی میکند، شال را یا برشانه مراندازد یا بهکمر مریندد،

شال را یا برشانه می اندازد یا به کمر می بندد، دسته گلی پرشانش می زند بربام می آیدتا دزدانه محبوب را بنگرد، درراه چشمه به دیدارش می رود به او سلام و درودی می فرستد، می گوید خوش آن روزگاران قدیم که صبح تا شام باهم بودیم، دختر به لبخند پاسخاش می دهد و دردانه نیم نگاهی به او می اندازد، گاه اشاره ای می کند و از ترس پدر گوشه چشمی به اطراف دارد،

پسر دوستی قدیم تازه میکند، سوگند میخورد که در احساسش وفادار است: و شیربها هرچه باشد فراهم میکنم،

اما حالا صدقه بوسهای ده،

دختر میگوید با قدوقواره نحیفات در این روز روشن چه جای بوس و کناره

جان شیرینم پس وعده گاهمان امشب خرابهٔ کنار خانه،

دختر بهانه می آورد که مادرم بفهمد می ژندم، برادرم تکه تکهام می کند، و پدرخواهدم کشت،

درپایان پسر مادررا میآگاهاند، مادر به هنگام خلوت پدر را، پدر مخالف است که خانواده دختر تروتمنداند بما دختر نخواهند داد، سر انجام در خلوت مادر رضایت پدر را بااین عنوانکه دختر خود راضی است میگیرد.

ازدواج در میان کردان درون خاندان و طایفه و عشیره انجام می شود و عشورزی بدون رعایت آئین ازدواج به هیچروی پذیرفته نیست. دختران و پسران جوان قبل از ازدواج توافق هاشی پنهانی در میان خود دارند که در جشنها به هنگام رقص بر والدین آشکار می شود (در بعضی مناطق دختران در رقص با گرفتن دست پسری که دوست دارند این را به همه نشان می دهند) گرچه اغلب از ازدواجهای عاشقانه و موافقت دختران در میان کردان سخن رفته است با این همه بسیارند مواردی که نشان از توافق های پدران برای حل مشکلات مالی و گاهی سیاسی توسط ازدراج دارد. وسنت ها و تفاوت های طبقائی بر این روابط مسلط. هیچگاه (یا به ندرت) رئیس یک عشیره دختر خودرا به چوپانی خواهد داد و با این همه در مواردی که شکاف طبقائی عمیق نیست گریزگاههایی برای جوانان وجود دارد، در میان عشایر میلان دختر می گذارد بر سرچشمه پسر سربند او را که دستمال رنگینی است و براحتی برداشته می شود برباید، در این حالت پدر دختر نخواهد توانست دختر را به دیگری به زنی بدهد، مگر آنقدر پافشاری کند که، پسر مأیوس شده و زنی دیگر اختیار کند. "مجوانان روستائی در سنین پائین و شهرنشینان به سبب تحصیل در سن بالاترازدواج می کنند."

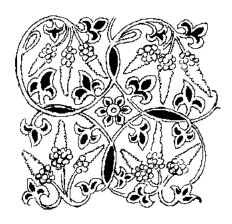
مراسم ازدواج با تآنید و زیر نظارت کامل والدین انجام میشود. در یک موقعیت طبقانی یکسان شیربهای یک دختر چادر نشین بهمراتب بیشتر از یک کرد ساکن است.

مراسم ازدواج نمثیلی از آداب و رسوم فراموش شده ایست که امروزه تنها نمادهائی از آن اعتقادات و آلینها و حوادئی که بر آن گذشته است، دیدهمی شود. کوزه آب تزلین شده که تنها برای انجام مراسم عروسی ساخته می شود (کوزه اندکی قبل از ورود عروس به خانه داماد به انجا فرستاده می شود و عروس باید از آب آن بخورد) شاید یادآور پرستش آناهید ایزد بانوی آب و باروری است، گرفتن چراغ و آینه در مقابل عروس تا خانه بخت، خدا حافظی و بوسیدن اجاق خانه

پدری و گرداندن تازه عروس بدور اجاق خانه شوی، داستان تقدس آتش خاندان است ورسمی که درآن داماد عروس را بردوش گرفته وبه حجله میبرد، شاید نشان ربودن عروس است که در گذشته های دور در میان اغلب طوایف معمول بوده است.<sup>۸۸</sup>

خانواده جدید پدرمکان است و ازاین پس زن متعلق به فامیل شوهر است. سنت همیاری کردها که همه شئون زندگی اورا دربردارد، مراسم ازدواج را به واقعهای شیرین و پر هیجان از رقص و آواز و نمایش و هنرنمائیهای پهلوانی بدل میزماید.۸

کرد مراسم زایمان و تولد نوزاد و مرگ را نیز دسته جمعی برگزار می کند و یاری زنان فامیل و همسایگان در اولی و مردان در دومی دو لحظه مهم زندگی فرد را به امری اجتماعی و عمومی بدل می سازد. همانگونه که، زنان با دود اسفند و اذکار و ادعیه زن زائو را یاری می دهند، وبرای نجات زائو از دست ارواح خبیثهای (آل) که درصدد ربودن جگر مادراند از تمامی دانش ماوراءالطبیعهٔ خود یاری می طلبند و در تمام مراحل او را تنها نمی گذارند، (نام نوزاد را نیززنان می نهند و او را در دل زمین درخاک باری می فند و تا سهروز آتش خانه خاموش است و در خانهٔ و غذائی پخته نمی شود. همسایگان برای افراد خانواده متوفی و میهمانانشان غذا می آورند و مراسم اطعام همگانی را بهمناسبت سوم و هفتم و چله و سرسال برپا می کنند (آشنایان و خویشان و دوستان هزینه مراسم را می پردازند). مراسمی مانند درست کردن کتل خویشان و دوستان هزینه مراسم را می پردازند). مراسمی مانند درست کردن کتل سرناو دهل) و خواندن اشعار شاعران محلی (بویژها) درباره صفات نیک متوفی از مراسمی اند که در کذشته دراکثر نقاط مرسوم بودو امروزه اکثر آنها منسوخ شده اند. آ



### اعباد و جشنها

جشنها و آیینهائی که در میان کردان مرسوم است، جشنهای مذهبی و قومی و جشنهای باستانی ریشه در باورهای کهن آنان دارد و اغلب تاریخی و بارای حتی نشاناز آئینهای اسطورهای دارند. این جشنها غیر از عروسی وختنه سوران، اغلب مذهبی اند و ازاین جمله اند: عید قربان و عید فطر که با نماز مخصوص آن روز و پوشیدن لباس نو و دیدوبازدید همراه است و نیز جشن مولودی یا عید تولد پیامبر(ص) که از اهمیت و شکوه ویژه ای بر خوردار است. این جشن درماه مولودی، ماه تولد پیامبر(ص) کهماهی سرایا سروروشادی است، انجام می شود. مراسم به صورت پختن نذری و آش مخصوص و تقسیم آن درمیان انجام می شود. عرانی و حمدوستایش حضرت محمد(ص) و نیایش به درگاه (مولودی خوانی) و حمدوستایش حضرت محمد(ص) و نیایش به درگاه

از مراسم سنتی باستانی جشن آئینی نوروز یا جشن سال نو است. عید نوروز که جشن ملی ایرانیان است برای کردان اهمیتی ویژهدارد. نوروز جشن قهرمانیهای کرداست، جشنی میهنی که با قیام و مقاومت پیوند دارد. اشعار زیبائی که دربارهٔ نوروز سروده شده، فصلی مهم در ادبیات کردی را تشکیل مدد.

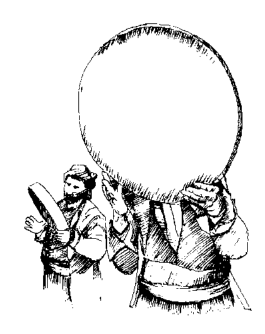
مزگینی دا به سروه بای بههاری : واهاتهوه نهورتوزی کوردهواری به تیشکه تیکشکا سوپای کریوه ههواری روژ گهیشته خاکه لیوه...<sup>۸۵</sup> فهرمان درا به سهوزه سهر ههلینی چیدی له به ندی خاکی رهش نه مینی

### \*\*\*

باد بهار نسیم را مژده داد که بازگشته نوروز کردستان سهاه کولاک را درهم شکست نیزه آفتاب آفتاب به فروردین خیمهزد به سبزه فرمان رسید، تا سر برآورد و بیش از این درخاک سیاه نماند.

معه ژار<sup>.</sup>

مراسم نوروزی با خانه تکانی در آسفند ماه آغاز میشود. در چهارشنیه آخر سال کله چوارشو یا چهارشنبه شوم مردم در خانه نمیمانند واز ځانه بیرون میروند و موی کودکان را برباد میدهند وچهار سنگریزه را به نیت دورکردن دردونحسی از روی شانه پرتاب میکنند. در سنندج جاروئی که با آن خانه تکانی کردهاند ویا جاروهای کهنه را در کوزه شکستهای آتش زده بر آن اسپند میریزند و از خانه بیرون میبرند. پریدن از روی تودهآتش گرچه مرسوم نیست واما در شب عید برفراز کوههاو برسر بامهاآتش میافروزند، بر گرد آن جمع شده و ترقه وتیر در میکنند و بهجای قاشق زنی و فالگوش ایستادن، در مناطق روستائی شالهائی کیسهای شکل را از روزن سقف خانهها به درون فرستاده واز صاحبخانه هدیهای درخواست میکنند. در بعضی نقاط مانند کرند تا این اواخر از ابتدای فروردین مردی با بارانش که هرکدام گرزی با سر گوسفندی بر بالای آن در دست داشتند خود را حاکم خواندهو حاکم حقیقی را خلع کرده وحاکم نیز موقتا از کار خود دست میکشید و به حکم امیر بهاری با میر نوروژی که گاهانتقامجویانه وگاه طنز آمیز بود،گردن مینهاد. میرنوروزی حق خنده یاصحبت جز با یارا نشٔ انداشت در غیر اینصورت معزول می شد. او تا غروب روز سیزدهم فرمان میراند و پس از آن با یارانش به صحرا میگریخت و اگر دستگیر میشد بشدت کتک میخورد. ونیز بازی مرسوم در ایام عید تخممرغ بازی است که هركس بتواند با تخم مرغ خود بيشترين تعداد تخم مرغ حريف را بشكند برندهاست. دیگرمراسم همان است که دردیگر نقاط ایران باسبز کردن سبزه و پختن سمنو و انداختن سفره هفت سین و گذاشتن گیاهان ومیوههاو خوردنی.های مرسوم بهمناسبت پایان زمستان و آغاز رویش و حیات مجددگیاهان برگزار میشود. در روز سیزدهم فروردین نیز از خانه بیرون میروند وتا غروب در صحرا میمانند و هنگام بازگشت به نشانه دفع نحسی سیزده عدد سنگ را از روی شانه به پشت سر خود پرتاب میکنند.



مراسم وجشنهای سنتی دیگر نیز در میان کردان دیده میشود که ریشه در باورهای اساطیری و ادیان باستانی ایشان دارد، که برگزاری جشن ازدواج پیر شالیار از آن جمله است.

جشن ازدواج پیر شالیار (شهریار) مراسمی بسیار کهن است که با تغییرات زیادی که در طی زمان در آن بوجود آمده ریشههای کهن اساطیری خود را بخوبی حفظ کردهاست. در کتب است که پیری روحانی از مغان زردشتی بنام پیر شالیار (شهریار) در اورامان میزیستهاست که کتابی ازاو باقیست بنام مارفت پیر شالیار(معرفت پیرشهریار). این پیر در نزد مردم اورامان بسیار محترم است و کتابش را به بیگانه نشان نمیدهند و کلماتش بجای ضرب المثل بکار میرود. در کتاب پیر اشارات زیادی در مورد حفظ آئین قدیم است و اهالی در مجوس بودن او شک ندارند. ولی معتقدند کهشخص دیگری با این نام اواخر قرن پنجم هجری میزیسته که اورا نیز پیر شهریار ثانی گویند که چون حضرت محمد(ص) را در خواب دید و اسلام أورد نام خود را مصطفی نهادر کتاب معرفت قدیم را تحریف کرد و هرچهبا دیانت اسلام منافات داشتبرگرفت.^^در احوال پېراملمانست که: پير در نو جواني نزد عمويش مامويوسف چوپاني ميکردهاست. روزی عمو و زنش ازاو میخواهند که علاومبر چراندن بزها قطعهای زمین را شخم زده کشت کند و مقداری چوب نیز برای سوخت خانه با خود بیاورد. غروب که چوپان جوان بازمیگردد، عمو میبیند که او زمین را شخمزده، بذر پاشیده، بزهارا چرانده و چوب نیز میآورد. عمو متعجب شده و روز دیگر پنهانی او را دنبال کرده، میبیند بزها به نوای نی (شمشال) او شادمانه میچرندو کلنگ بدان نوا زمین را شخم میزند و گندم ها سبز میشوند وهیزمها پیشاپیش او بهسوی روستا به حرکت در میآیند؛ و هنگامی که شب میشود اورا در خلوتش میان زمین و هوا نشسته میبیند. پس از آن عمو اورا خادم میشود و مردم براو گرد میآیند. و از معجزات اوست که چهل دانه خرما برای چله نشینی باخود میهرد وچون چله به پایان میرسد بیست خرما باقی میماند. و نیز کوسه حجیج که صاحب کرامت بود سوار بر ماری بهحضور او میآید، پیر شهریار که بر دیوار خانه بنائی میکرد، باآن دیوار بهپیشواز او میرود وکوسه حجیج (پیر روستای حجیج) او رابهسبب آنکه بیجانی را به حرکت درآورد،بود صاحب کرامت تر ازخودمىداند.

جشن بزرگ مردم اورامان (هورامان) در بهمنماه، سالروز ازدواج اوست وداستانش اینگونه است که: پادشاهی را دختری بود دیوانه، هفت سال نه حرفی زده و نه خنده ای کردهبود و باآن که چشم داشت، نمی دیدو کس موفق به شفادادن او نشده بود. از این رو عمویش اورا برای شفا نزد شیخ می برد. در سیانه

راهروستای هورامان، بیر شالیار که آمدن آنها را میدانستهاست از دو دیوی که دختر را مسخر کردهبودند، میخواهد دختر را رهاکنند. یکی از آنهافرمانش راگردن مینهد و دختر را رها میکند واین امردر کنار سنگی نرسیده به روستای بُلبَرِ که در چند کیلومتری روستای اورامان تخت است، واقع میشود. در این جا آهی از دهان دختر شنیدهمیشود و همراهش میگوید اسراوا یعنی شفا آمد. و امروزه آن سنگ را به زبان محلی توانی سراوا-(سنگ شفا) گویند. اما دیو دومی توجهی نکرد و دختر را رها نکرد و همراه او تا نزدیک روستا وبربالای درهای واقع در شرق دممیآمد که در این.هنگام پیر ناگزیر از کشتن او می.شود. پیربهسوی دیو تیری میاندازد که دیو ابتدا در انظار مردم بهصورت گاوی ظاهر میشود و با اصابت تبر بهدرون دره سقوط میکند. از این زمان مردم آن محل را تنوردیوا نام مینهند. پدر دختر با خود عهد کرده بود که هرکس دخترش را شقا بدهد دختر را بزنی به او خواهد داد، پس عموی دختر از پیر میخواهد که او را بهزنی اختیار کند، پیر نمیپذیرد که من زیر اندازم حصیراست، خانهام همین غار وچلهگاه است، غذایم مختصر و پوشاکم کم. وچون دختر که شأبارهخاتون نام داشت اصرار میکند، پیر میپذیرد و مردم برای پیر عروسی میگیرند. و هرکس از خانه اش برای او چیزی میآورد، یکی قدری گندم، دیگری نمک، پیاز، آناردان و آرد و گوسفندی و جشنی برپا میکتند که چون پیر آنرا برکت دادهاست تابهامروز مردم هورامان آنرا زنده نگاه داشتهاند. هر سال در بهمن ماه چهل روز مانده به بهار، آنگاه که چله بزرگ تمام شد (چهل روز از زمستان رفته)، در آغاز چله کوچک، یعنی میان ۴۵و۳۵ زمستان که زمین اولین و دومین نفس خود را میکشاء جشن میگیرند و این جشن در سه مرحله وطی سه هفته انجام می شود. ۸۲ باغ گردوئی از پیر شالیار بهبادگار مانده که خودوی آذرا غرس نمودهاست، این باغ کهدر دامنه کوه مقابل روستای هورامان تخت واقع است، دارای چشمهایست بانام زهور. (زهر. - ناهید ؟) که نام باغ ازآن گرفته شدهاست. منولی پیر که این مقام در خاندان او موروثی است گردوهای باغ را چیده و درآخرین روز از اولین هفته بهمن ماه برای هر کدام از خانوادههای ساکن هورامان تخت وروستای بلبر تعدادی گردو ازجمله یک گردوی شفا که ظاهرااز درخت گردوی خاصی چیده شده میفرستد.(اهالی معتقدند،که این گردو علاوه بر خاصیت شفا بخشی اگر در میان موادغذایی گذاشته شود،به برکت آن نیزخواهد افزود). باین گردوها گردوی خبر میگویند، یعنی مردم رااز برپائی مراسم باخیر میکند. مردم ثیز بهجای گردوها قندوشکر، چای، حبوبات، گندم، آرد وموادی که برای برگزاری جشن لازم است برای متولی پیر میفرستند.

در دومین مرحله مراسم که شب چهارشنبه بعدآغازمی شود، بچههای آبادی به درخانهها رفته و با گفتن کُنه،کُنه چیزی از صاحب خانه میگیرند. و مردم گذشتهای نه چندان دور را به خاطر میآورند که شب جشن بچههائی که به در خانه های مردم میرفتند، یکی را از میان خود به هیئت پیر مردی با ریش سفید در میآوردند واورا پیشاپیش خود به در خانهها میراندند و دراین حالت باهم شعر زیر را خوانده و از صاحب خانه گردو، نقلو کشمش و ... میگرفتند.

كُنُه،كُنُه، كُنَّه من مرده، جا نداره.

متكا را پاره كنيد كه كفن نداره!

صبح روز بعد در گرگ و میش صبحگاهی روستا با صدای کودکانی که با گفتن، کلاروژن، کُلاروژن خبر از برآمدن خورشید میدهند برمیخیزد. آنها بهدر خانهها رفته واز صاحبخانه شیرینی،گردو بادام نقل وکشمش و ... میگیرندو در کیسههایشان می ریزند. (کودکان پائین روستا به خانه های بالائی و بالائی ها به پائین روستامی روند). هم با طلوع آفتاب همه آنها پراکنده می شوند.

پس از آن نوبت ذبح قربانی هائی که مردم نذر کرده اند می رسد. گاو و گوسفندان قربانی را مقابل خانه پیر می آورند. با اولین اشعه آفتاب خون قربانی بر زمین ریخته می شود. اولین قربانی باید بوسیله مردی از اخلاف خانواده ای که در زمان حیات پیر اول بار برای او قربانی کرده است انجام گیرد واو، به پاداش، دل و جگر قربانی را می گیرد. پس از پایان مراسم قربانی گوشت قربانی را به داخل خانه پیر می برند وبین اهالی، زوار ونیز روستاهای اطراف که نذر کرده بودند تقسیم می کنند. کسانی که برای بردن گوشت می آیند چیزی به رسم پیشکش با خود می آورند. با دل و جگر و اناردان و گندم، نخود، لوبیا، پیاز، آسی پخته و به زوار و اهالی روستا می دهند. در غوب همان روز دایره ای از مردان دست و شانه به شانه با صدای دف غروب همان روز دایره ای از مردان دست و شانه به شانه با صدای دف

به رقصی آئینی می پردازند. رقصی که از گذشته های دور بجامانده است. اوج رقص حالت خلسه ای عارفانه است که در آن دستیابی به روح جمعی، یکی شدن تن ها و فراموشی من است.

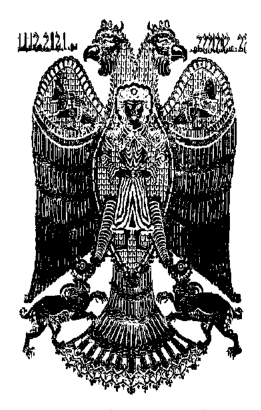
روز بعد(پنجشنبه) بااستخوانهای بجا مانده و اناردان و گندم در ۹ دیگ غذائی درست میکنندو به همه میدهند. ازاین ۹ دیگ، دودیگ را برای ادامهمراسم که بههنگام شب است کنارمیگذارند.

شباهنگام در خانه پیر که بهصورت اتاقی مستطیل شکل با ابعاد تقریبی ۱۰x۵ متراست و گرداگرد آن دارای سکواست، جمع میشوند. در گذشته پنج طایقه مختلف روستا هریک در محلی مخصوص بهخود می نشستند. مردم معتقدند که خانه پیر زوار را به هر تعداد که باشند، در خود جای می دهد. اهالی روستا گروه گروه با تکه گلیمی و چراغی می آیند، در جای خود مخصوص خود می نشینند و برای تبرک رشتهٔ تسبیح چوبین دانه درشت و تخت گیوه بجامانده از پیر را می بوسند وسپس مراسم نواختن دف و گفتن ذکر آغاز می شود.

سومین جمعه ماه بهمن مرحلهسوم مراسم پیر انجام میشود. در این روز مردان نان هائی را که به شکل قرصهای طلائی رنگی از آرد گندم (سابقا دَرت خوشهای) ومغز بادام کوبیدهاست و با ریحان و سیاه دانه تزیین شدهاست بر سر مزار پیرهای هورامان میبرند. اولین گروه طایقه داوود خالداند. پس از جمع شدن بر سر مزار پیر نانها را روی هم میریزندو به کسانی که نان آوردهاند نانی درسته میدهند وسپس بقیه را خرد کرده بها ماست بین مردم قسمت میکنند. پس از اتمام مراسم پیر خالدیها،و راه افتادن اولین کسی که مزار پیر خالد را ترک میکند،پیروان پیر شالیارکه در پائین روستا و مقابل خانه پیر منتظر ماندهاند دف زنان و ذکر گویان برسرمزار پیر شالیارمیروندو همزمان با این حرکت طایفه های دیگر نیز رخصت مییابند بر سر مزار پیر های خود یعنی پیر سیاو و سید محمد روسم (رستم)و سید بیل و سید ابابیل بروند و مراسمی را مشابه آنچه بر سر مزار پیر خالد برگزار شده بود(خرد کردن نان ها و خوردن آن باماست) بجا آورند،در پایان مراسم، با قیمانده نان های خود شده و ماست را به روستا میبرند و به کسانی که در مراسم شرکت نکردهاند(زنان و دختران-که حق شرکت کردن در مراسم را ندارند- وبیماران)بهرسم ثبرک میدهند.زنان این ماست را به عنوان مایه برای تبرک به شیرمیزنند و معتقدند که اینکار مایه برکت تولیداتشان در طول سال خواهد شد.

هر سال در دومین هفته اردیبهشت اهالی اورامان ودیگر روستاها بهرسم تبرک و برای شفا قطعهای از تخته سنگی را که کنار مزار پیر شالیار قراردارد کنده و با خود میبرند وبراین باورند که سنگ دوباره سیز خواهد شد.

آیا مراسم فوق که همزمان با جشن سده برپا می شود، یادگار روزگار پرستش مهر در این سامان نیست ؟ مراسمی که در آن ایزد مهر برکت بخشنده را در چهلمین روز زایش اش درآن هنگام که زمین آغاز به دمزدن می کند و گوسفندان بار بر زمین می نهند، می ستایند و با ریختن خون قربانی یاد ایزد حامی دهفانان و تولید کنندگان راکه با کشتن گاو باعث برکت کشت و دام و روئیدن رستنی ها وگیاهان سودمند و خرمی و شادی مردمان زمین می گردد، گرامی می دارند. پیروان او در مهرابه ای باستانی بقایای متبرک را که دو شمع دان سنگی است بر سکوهای چربی پاس می دارند. و جانشین اش پیری است با کراماتی شبیه



غنسي برگرفته از يک کهن متعلق به دوران آل مويه (فرن چهارم هجري)

### مقصود همه كون وجودرويت

حکمت آن باشد که هرچه هست و بود و شایدبودن نشایستی که با خلاف آن بودی، سپیدی هرگز بیسیاهی نشایستی، وآسمان بیزمین لایق نبودی، جوهر بیعرض مصور نشدی، محمد(ص) بیابلیس نشایستی طاعت بیعصیان،..."

کردان اکثراً مسلمانانی سنی و شافعی مذهباند. وگرچه بهدین خود سخت معتقداند، و اجرای دقیق آداب و رسوم و تعداد مساجد، مدارس دینی ومؤسسات دیگر مؤیداین نظراست، با این همه در زیراین اعتقاد ارزشهای معنوی خاص خود و تاریخچهٔ حیات معنوی خویش را زنده نگاهداشتهاند. و با آنکه معتقداند که تا پیش از گرویدن به اسلام زرتشتی بودهاند، و نقاط بسیاری را نشان میدهند که آتشکدهبودهاست، با این همه باورهای بسیار پیچیده تر آتیهائی کهن که نشان از ادیان نخستین این دیار دارد در میان آنها دیده می شود و اغلب اوقات لایه زیرین اعتقادات مذهبی جدید تر آنها را تشکیل میدهد بعبارت دیگر اعتقادات کهن در اعماق ناخود آگاه تاریخی کردمحفوظ مانده، نسل بعداز نسل به ابشان منتقل شده، واز آنجا که با زندگی واقعی و روزمره خوانائی داشته و به طبیعت نزدیک بوده، در میان ایشان همچنان باقی ماندهاست.

کرد در زمینه مذهب نیز مانند بسیاری از وجوه ژندگی خود ویژگیهائی دارد. که آئینهای اهل حق یا یارسایان،علی الهیها،یزیدی و صارلی،شبک و بجوران که آکینهای اهل حق یا یارسایان،علی الهیها،یزیدی و صارلی،شبک و بجوران که اکثراً ویشه در پرستش خدایان باستان دارند، از آن جملهاند. طوایف کرد اعتقاد به قول و فعل مشایخ دارند و اغلب تابع مسلک درویشی نقشبندی و قادریه هستند که مرکزشان در اورامان و مکری و سلیمانیه و شمدینان و خرپوت و ...است. ۲

مرکز اصلی سکونت کردها یعنی شرق دجله واطراف دریاچه وان و ارومیه ونیز شمال عراق قبل از ظهور اسلام جزو قلمرو امپراطوری ایرانی ساسانی محسوب می شد. در آن زمان آئین زردشت دین رسمی کشور و از جمله این نواحی بود. اما قبل از آن، یعنی در زمان پارتها، مبلغین مسیحی، گروهی از یهودیان را می یابند که علیه جمعیت مشرکینی که درخت را پرستش کرده، و آفتاب را نیایش می نمودند و برای اهریمن قربانی می کردند، در مبارزهبودند. "

جغرافی دانان عرب منطقه کوهستانی الجبال را که شهرهای ری و اصفهان وهمدان و شهرهای دیگر در آن بود، شامل کوهستانهای شمال همدان تا مرزهای آذربایجان نیز میکردند وبیشتر مردمان ساکن در این مناطق کوهستانی مانندامروز کرد بودند. در قرون وسطی شهر مهم این منطقه دینور بود که از دینور تا شهر زور که در جنوب شرقی سلیمانیه فعلی واقع است و از مرز فعلی ایران و عراق چندان دور نیست چهار روز راه بود. شهر زور در نزد ایرانیان نام دیگری نیز داشت و آن نیمراه بود چون به نیمهراه مداین پایشخت قدیم به شیز معبد آتش در ستان (معبد آذرگشسب) در بخش جنوبی آذربایجان، یعنی در آن جا که اکنون خرابههای معروف به تخت سلیمان دیده میشود، قرارداشت. میماد

با سقوط سلسله ساسانی دو ۴۴۲ بعداز میلاد، اسلام بهسرعت به اکثر نقاط ایران گسترش یافت. کردها پس از پیکارهای بسیار بهدین اسلام گرویده، مسلمان وپیرو مذهب شافعی شدند. با اینهمه، کردان تا ۸۴۲ هجری به کیش باستانی خویش یعنی زردتشتی باقیبودند."کرد با اصالت ذاتی خود در زمینه مذهبي ليزفرديت مشخص ويا به عبارت ديگر شخصيت بارز خود را حفظ کردهاست. "کردان توانستهاند در زیر پوشش کیش اسلام ارزشهای معنوی خاص خود را حفظ کنند ویا بیافرینند، ارزشهائی که کمترین شکی در شخصیت بارز کرد برای کسی باقی نمیگذارد. کرد لااقل در این زمینه توانسته مقامی را که در خوراوست احراز کند. و با نقشی که در تحولات فرهنگی آسیای باستان بازی کردهاست، بهناروا ملت فراموش شده تاریخ خواندهشدهاست.۸۰ کردان گرچه در طول تاریخ رهبران و سرانی داشتهاند که صرف نظر از علایق ملی نسبت به مذهب نيز از خود تعصب و علاقه نشان دادهاند. (از ميان آنها صلاح الدين ايوبي)، بااينهمه در مورد اعتقادات مذهبي بايد گفت كه اگر تودههاي كرد درجهت مصالح و منافع قبیلهای از آن پیروی میکنند و مذهب را تابع آن مصالح میدانند، در عوض برگزیدگان قوم بر جنبههای فکری اسلام ، مخصوصاً در عرفان و تصوف از دیگران متمایزند.

گرچه كردان مسلمين متعصبي بنظر ميرسند و تحريكات مذهبي سلاطين عثمانی و رهبران قشری گاهی آنها را چنان تحریک کردهاست که دست به کشتار پیروان دیگر مذاهب زدهاند، با اینهمه بیشترین تنوع مذهب در میان آنها مشاهدممی شود. در تفکر ایرانی که در میان کردان بیش از دیگر اقوام ایرانی باقی ماندهاست، عقیده به ایزدانی مانند میترا، ایزد فروغ و برکت و خدای حامی جنگجویان، و آناهید ایزدبانوی باروری و آب تا به امروز باقیاست.''مهر خدای باستانی ودائی گردآورنده مردم است و کشتکاران را با چشمهائی که برهم نهاده نمیشودمیپاید.''ا او نه تنها وظایفی در زمینه برکت بخشی بر عهده دارد، بلکه ایزدی جنگاور و حامی پیمانها و داوراست.'''مهر در اصل ایزدی است شریک در فرمانروائی جهان، برکت بخشنده و حامل پیمان که در اثر تحولات اجتماعی، در جامعهٔ ایرانی به ایزد همه طبقات تبدیل میگردد و در کنار وظایف برکت بخشی خویش، حمایت او ازپیمان توسعه یافته و وظایف جنگی بسیاری نیز بر عهده وی گذاشته میشود. در نتیجه مهر به ایزدی تبدیل میشود که حامی هرسه طبقه سنتی جامعهاست. ٔ ۱۹ و که ایزدی رهائی بخش است، هر چندگاه بر زمین میآید، تا با کشتن گاو (در آئین مهری) و یا رهبریکردن مردم (در آئین مانوی) نعمت و نجات را به مودم ارزانیدارد. <sup>۱۰۲</sup> قربانی کودن گاو بهدست میترا، درمرکز آئین مهرپرستیقراردارد'' واین قربانی مبین امر آفرینش است. مرگ گاو حیاتی نو میآفریند و این نکته الهام بخش کل اسرارو رموز عقاید باستانی است و اهم این عقاید مسئله حیات و مرگ ورستاخیز است که مثال بارز آن طبیعت است که سال به سال تازه میگردد و زندگی از نو آغازمی شود.<sup>۱۰۵</sup> و شاید بنوان گاو مقدس را در واقع خود میترا دانست که خود را میکشد تا با زایش دوبارهاش حیات بارورشود.'' چرا که پس از مرگ گار مقدس، پنجاهوپنج نوع غله و دوازده گونه گیاه طبی و انواع جانوران مفید از آن بوجود میآیند. بدین ترتیب بیروان میترا هر ساله طی مراسمی با کشتن گاو و ریختن خون او تداوم حیات در طبیعت را باعث مىشوند.

عقیده به تناسخ و بسیاری از اصول اولیه نفکر عرفانی در میآن آئینها و فرق رایج در میآن آئینها و فرق رایج در میآن کردان دیده می شود. اهل حق یا یارسایان (سرسپردگان) یکی دیگر از این فرقاند که آزا فرقهای باطنی و اصول مذهبی آنهارا منبعث از عقیده غلاه شیعه دانستهاند که با مذهب تناسخ و تصوف در هم آمیخته شده است. اما به وضوح در میآن نظرات ایشان می توان عقاید مزدکی و مانوی، مانند تناسخ و

حلول، و نیز مهری مانند سریبودن مراسم و مراحل مختلف طی طریق رهرو تا رسیدن به مقام پیر و آیین تشرف سرسپردگی به آتش و مراسم نذر و قربانی و جمع شدن در جمخانه و یکسانشمردن مقدسین دین اسلام باایزدان باستانی (مهر و ناهید) و اجرای مراسم قربانی کردن خروس سفید و دعما خواندن برگوشت قربانی و پخش آن در میان پیروان و مراسم ذکر و خلسه با دف و رقص در جمخانهرادید."آتآثیردیگر ادبان مانند یهودیت ومسیحیتبر این تفکر دیده میشود. دیگر از فرقههای کرد که آئینهای سری دارند صارلیها هستند که در کردستان عراق ساکزاند، اما کتاب مذهبی ایشان بهزبان فارسی است ودر میان آنها نیز قربانی خروس (در شبی بنام لیلةالکفشا)دیدهمیشود.<sup>۱۰۸</sup> شبکها نیز فرقه دیگری هستند که آنها نیز آئینهمای سری دارند ودریکی از مهمترین مراسم خود در شبی که لیلةالکفشه نام دارد درون غاری مخفی گردمی آیند و تا اولین اشعه خورشید به جشن وسرورمي گذرانند. ۱۰۰ اعتقاداتي كه نزد كردهاي دوشيك از توابع درسيم رواج دارد، نیز به آئین آناهیتا و میترابازمیگردد.'''گروهی از طوایف کرد که جزو فرقه یزیدیهاند از اینجملهاند.'''و از آن جا که جز به محورشید و نور نماز نمیگذارند، نورپرست خوانده شدهاند که منشأ آن را همان ثنویت ایرانیان قدیم دانستهاند. بزیدیه را اعتقاد براین است که خدا خالق عالم است ولی عالم را نگاه نمیدارد و گویند اولین مخلوق او که با ذات الهی یکی است، ملک طاووس است که با شش فرشته دیگر بر جهان حکومتمیکنند.""ملک طاووس اصل شراست. " ایزیدیه نفس شر یا عامل بدی وا بهطور مطلق بد نمی دانند، بلکه معتقداند که او در آغاز نیک بوده و فقط بعداًاز خدا جدا شدهاست و سرانجام نیزنفس شر با خدا آشتی خواهد کود. او نقطه مقابل ومخالفی نیست که وجودش برای مقابله با نفس خیر در امر آفرینش لازم است. او خود جزء نیروهای طبیعت است و مظهری از آزادی، که از جدائی خداوند از اراده و اختیار بوجود آمدهاست و پایان آن وقتی است که با خدا آشتیکند. ۱۱۱ ملک طاووس که تجلی ذات خداست، بهصورت مقدسین در این دین تجلی پیداکردهاست. یزیدیه معتقدند که ملک طاورس با شیطان هر چند بهسبب طغیان و سرکشی مغضوب در گاه الهي شد و به جهنم افتاد، ولي ٧٠٠٠ سال در آنجا بگريست، چندانکه هفت خم از اشک دیدگانش پر شد آنگاه خدا براو بخشید. از اینقرار یزیدیان قائل به ابدیت عذاب نیستند و شر را فانی و زائلمیدانند.۱۱۵ همچنین عدهای از صوفیان مسلمان قرنهای پنجم و ششم هجری مانند عین القضاة همدانی، عبدالقادر گیلانی که مؤسس مشرب قادری از فرقههای متصوفه امروز در کردستان است و حلاج و ابن عربی و احمد غزالی در اندیشه ملعنت ابلیس بودند و عقیدهداشتند که اگر شیطان از سجده کردن بر آدم و از ستایش او، به نحوی که تنها در خور مقام خداوندی است، امتناع کردهاست، این امتناع صرفاً بهسبب عشق و سرسپردگی فوق العاده به خداوند بوده است. "" پس شیطان را در خورتجلیل می دانند و شاید بدینگونه تعارض میترای کشنده گاو و هستی بخش (در دین مهری) واهریمن پلید کشنده گاو که ناخواسته موجب پدیدآمدن نبات و حیوان میشود (در زردشتیگری)، را حل مینماید. پیروان میترا در سدههای بعد با پیوستن به فرق متعددی که امروزه در کردستاناند وبیشترین نمادها و آئینهای دین مهری را به نمایش میگذارند. آداب دین مهری را برپا میدارند. و مراسم زایش و حیات و سرسهردن به آئین و گذشتن از مراحل هفتگانه طریقت و قربانی کردن گاو (نفس

> نالهٔ سرنا و تهدید دهل چیزکی ماند بدان ناقود کل پس حکیمان گفته اند این لحنها از دوار چرخ بگرفتیم ما بانگ گردشهای چرخ است اینکه خلق میسرایندش به طنبور و به حلق

خود) بهدرگاه ایزد نور با دف و آواز و رقص و خلسه برپا میدارند.

### مولانا

.. و هر حرکت اشارت است به معنیای: دایره دف اشارت است به دایره کوّن و پوستی که بر دف مرکب است اشارت است به وجود مطلق. و ضربی که بر دف وارد میشود اشارت است به ورود واردات الهی که از باطن بطون بر وجود مطلق وارد میشود. و جلاجل خمسه اشارت است به مراتب ملکیت و مراتب و مراتب انسانیت و مراتب روحیت، که بهواسطه این مراتب حیات حق - تعالی - و علم وی به کائنات می رسد.

### زبان و ادبیات

زبان کردی که به گروه زبانهای ایرانی شمالغربی تعلق دارد به چهار دسته تقسیم می شود: گرران، کرمانج، لر و کلهر، لهجههای زبان کردی که تحت عنوان زبان کردی شناخته می شوند یک زبان واحد را تشکیل نمی دهند. این لهجهها از یک ریشه اند ولی هر یک ویژگی هائی دارند که آنها را از هم متمایز می کند. لهجه کرمانجی را در کردستان شمالی و لهجههای سنندجی و سلیمانیه (سورانی، کردی) در کردستان مرکزی و لهجههای لکی اورامی (که اغلب ادبیات کردی به این لهجه است) و کلهر در کردستان جنوبی به کارمی رود. خط کردی عربی است که درآن تغییراتی داده شده و در عراق وایران معمول است. – در کردستان ترکیه از الفهای لاتین استفاده می شود. ۱۳

روح کرد در ادبیات او، در فرهنگ عامیانه و شعر و موسیفی و غنای اشعارش، علیرغم بیسوادی اکثریت مردم کرد، آشکاراست. و شاید این بیان ساده و روشن در ایجاد اشعار غنائی و حماسیای تا بدین حد بکر و سرشار از روح زندگی را مدیون همین واقعیت است. با آنکه تاثیر ادبیات ایرانی و عرب در ادبیات مدون کردی بسیار است و منظومههائی با وزن و قافیه به تقلید از اشعار فارسی و عربی سرودهاند، با ایهمه آنجا که به شعر عامیانه کردی الاوژ بیت میرسیم روح سرکش کرد که در تنگنای قاعده اسیرنمی شود روی می نماید. ۱۱۱ او محبوب عشق می ورزد و درد هجران و فراق را فریاد می کند، انها را می ستاید، به محبوب عشق می ورزد و درد هجران و فراق را فریاد می کند. ادبیات کرد همان اشعار فولکلور و ادبیات شفاهی است که قرنها در سرزمین او مترنم بوده و چنان می کند. او برای همه چیز می سراید؛ حوادث تاریخی، مصیبت های قوم، مرگ و می کند، او برای همه چیز می سراید؛ حوادث تاریخی، مصیبت های قوم، مرگ و نزیده است و از سنتها می گوید:

پسر: نگاه کن، در آن خانه عروسی و بساط رقص پنجه برپاست گوشکن آواز سرنا و دهل و نی را میشنوی؟

زنان و مردان زرد و سرخپوش را میبینی که چگونه درهم آمیخته و غوغا یا کردهاند؟

> در آن میان تنها جای تو خالی است پس ترا بخدا بیا تا دست در دست بهآنها بییوندیم و عاشقانه با یکدگر برقصیم

دختر: بیگلهای سرخ و زردی که بهموهایم بزنم لخواهم رقصید، بهعروسی تخواهم رفت و رقص و پایکوبی نخواهم کرد.

> آی دختر بیا و ترا به زیبائیت سوگند، ترا به ناز نگاهت بههنگام رفتن برسر چشمه

از گل زرد و سرخ در این پائیز بُرگریزان در گذر پائیز و گل ؟

پ بر رس دختر: بیگلهای سرخ و زردی که بهموهایم بزنم نخواهم رقصید به عروسی نخواهم رفت و رقص و پایکوبی نخواهم کرد اگر تو براستی دوستم میداشتی

مراً به دُودسته گل از باغچه پاشا میهمان میکردی (پسردرحالبکه میرود با خود زمزمه میکند) باغچه پاشا در آن سوی رودخانه است و در حلقه خیا سرمازان

و دو حلقه خیل سربازان میخواهم بروم، اما راهم را بستهاند

ر اگر نروم دلبر چشم عسلی|ماز من خواهد رنجید.

پسر: باغچه پاشا را همه گشتم تنها گل زرد بود که چیدم، ولی گل سرخی نیافتم نمیدانم اکنون به پایکوبی و رقص میآئی ؟ دختر: بیگلهای سرخی که یهموهایم بزنم نخواهم آمد. پسر (یقه پیراهنش را باز میکند) بیا و بجای گل سرخ قلب شکافتهام را بپذیر زیاده را بر جامینهبم حال،کذشتهای در گذراست نشستهٔ مسافری در سفراست کهنه کاروانسرائی است دنیای دون بارگه یاران را خالی میبینم از قافله کوچ کردگان بانگ بر آمدهاست ویرانه ایست خان وجود تنها بنائی میماند، که آبش می، خاکش درُد، و معمارش ساقیاست مه وله وی

کرد برای همه چیز میخواند و آوازهای بیشماری در سرزمین او طنین اندازاست. آوازهای دسته جمعی دروگران در میان خوشههای طلائی در دیمزار، آوازهای کوج در درههای صعب، آوازهای دسته جمعی عاشقان در کنار آتش شامگاه، سرودهای آلینی و تک آواز آوازهخوان دورهگرد در کوره راهی پرت، او پیوسته میخواند در زنجیر، در آزادی در شادی و در اندوه و بههنگام رزم و بزم و نیایش میخواند و اشعار شاعرانش را ترانهای دلنشین میکند. و طنین صدایش از پهنای سرزمیناش فراتر میرود و در شعر همسایگان بازتایی زیبا مییابد.

و چون می رقصد برای همه چیز می رقصد شانه به شانه رفیقی رقصی عارفانه می کند، شادی و عشق را شانه به شانهٔ محبوب نیایش می کند، برای زایش دوباره هستی در بهاران، برای ستایش مهر روشن برای باران و گیاه، پایان فصل خرمن، چیدن توتهای شیرین، به هنگام زایش نخستین بره ها، عزیمت به مراتع تاستانی ...

گۆران

### و میسراید:

در باغچهٔ بهار زیر تلائلو آفتاب، گل بسیاراست اما جان من پریشانِ آن تک بنفشه ایست که زیر سایه تمشکها خاموش ایستادهاست از میان ستارگان آسمان ستارهٔ سحر احساسی زیبا در دلم میانگیزد از هزارو یک نوای ساز لطیف ترین آن زیبااست چشمهای زلال زیر مهتاب که در عمق آن مرواریدهای شن و ماسه می غلطند مرا خوش تراز دریای آفتابی بیکرانه. بیا و سر بر زانوانم بگذار تا برای دلی که به دسته گلی باختم زار بگریم گزران''

> خوزگه وهک خورنهمدیبایه شهوی تار خوزگه دممتررام نه بواردبایه بن یار خوزگه پیری کهلهلای نهدهکردم خوزگهله یهکهم ژوانگهدا دممردم \*\*\*\*\*

ای کاش چو خورشید شپ را نمی دیدم ای کاش دمی بی یاربه سر نمی بردم ای کاش بیری ناتوانم نمی کرد ای کاش در نخستین میعادگه می مردم

ئىيىمىن ١٢١

شنه فتم دوور بالهیل زوکامشهن دیشوار بالآی نهو نهمامشهن هه ناره کهی دلٌ پُرْجه دانهی ئیْش پیشیای کوورهی نار عهشق ویش به مهودای موژگان سووراخش کهروّ وه گهرمی نیشان دهماخش دهروّ

شنیدم-دورازجان -محبوبم زوکام شده بر نو نهال ِقدش گران است این بار انار دلم پر از دانههای دردی است که در کوره عشق خویش تفتهاست با تیر مژگان سوراخش کند و گرم گرم بر مشامش نهد.

مەرلەرى ١٣٢

و باز برای عشق میسراید: پسر: بگذار مانند پلنگی نگهبان در خانهات باشم

نگهبان در خانهات باشم دختر: بمان همان که هستی، مرا به پلنگ مغرور نیازی نیست پسر: بگذار چون گرگ وحشی جنگل خصم پلید عشق را بدرانم دختر: به گرگ گرسنه وحشی نیازیم نیست دستان کار را در عشق بیروران پسر: بگذار تمامی گلهای جهان را ای جان ای محبوب زیر پای تو برویانم دختر: مرا به تمامی گلها نیازنیست بذر اعتماد رادر تن و جانم پاشان تا بهرویم در بستر عشق و

بیارایم تنات را با رخت مهر و مهربانی جاوید ازترانهکهنکردی<sup>۱۲۲</sup>

بهنام خواندم تو را میان کوهو کمر؛ بهنام خواندم تو را میان دشت و دمن؛ به نام خواندم ترا میان گلزار وحشی کوهستان؛ اکنون بیارای لبانت را به پاسخی، که در تو برویم ازترانهکهنکردی

> وچون به جهان میاندیشد. ساقیاآمدن و رفتن مان نه بخود است

يادداشتها

27. Encyclopaedia of Islam. p. 449.

28. Ibid: 453.

۲۹. رشید یاسمی: ۱۹۷ ـ ۸.

۳۰. همانجا: ۲۰۰ (به نقل از نظام شامی در ظفرنامه: ۱۳۹).

۳۱. همانجا: ۲۰۱\_۲۰۱.

۳۷. جنگ جهانی اول تغییرات عمدهای در خاورمیانه و خاور نزدیک بسوجود آورد. کشورهای عربی (سوریه، لبنان، فلسطین، اردن و عراق) از امپراطوری عثمانی جدا شدند. منظور دول متفق از طرح دولت کرد درواقع الحاق موصل به کشور جدیدالتأسیس عراق بود که بـهاجـرا درآمـد. (Encyclopaedia of Islam: p. 463)

33. Ibid. p. 464.

۳۴. قیام شیخ سعید نقشبندی و اعدام او در سال ۱۹۲۵، قیام اتحاد ملی کرد در سال ۱۹۲۷ و تیام اگری داغ (آرارات) در سال ۱۹۳۲.

35, 36, 37. Encyclopaedia of Islam pp: 465, 466.

۳۸. در ماه مه سال ۱۹۲۰ از طرف اتحادیهٔ ملل قیمومت عراق و فلسطین به دولت برپتانیا واگذار شده بدد.

39. Encyclopaedia of Islam: p. 468.

۴۰. سلسله قیامهای اخیر عمدتاً به رهبری شیخ محمود برزنجی ( ۱۸۸۰\_۱۹۵۶) به وقوع پیوست که، مدعی حکومت کردستان بود.

۴۱. نیکیتین،کرد و کردستان: ۱۰۴.

۴۲. نیکیتین،کرد و کردستان: ۱۰۴.

43, 44, 45. Encyclopaedia of Islam.

۴۶. به هنگام چاپ کتاب پاییز ۱۳۸۲ منطقهٔ کردنشین عراق تحت اشغال سربازان امریکایی است که تا روشن نشدن سرنوشت حاکمیت عراق نیروهای مسلح کرد همراه با نیروهای امـریکایی حفظ نظم منطقهٔ کردنشین را به عهده دارند.

۴۷. مطابق برآوردِ آمارنامهٔ استان کردستان که بر مبنای آمار نفوس مسکن سال ۱۳۷۵ پیش بینی شده است آمارنامهٔ استان کردستان ۱۳۷۹، سازمان مدیریت در برنامهریزی کردستان معاونت آمار و انفورماتیک تهران. دیماه ۱۳۸۰.

۴۸. مراتع استان کردستان ۱۴۰۰ هزار هکتار است. که ۳۲۰ هزار هکتار آن اراضی دارای پوشش جنگلی است که بخشی از آن به صورت مخروبه درآمده است.

۴۹. دامداری در این منطقه به سه دلیل اهمیتی معادل یا حتی بیشتر از کشاورزی می یابد: ۱. استفاده از کود چارپایان در سوخت و کشاورزی: ۲. تولید لبنیات برای تغذیه و مبادله: ۳. استفاده از موی بز برای بافتن پارچه، چادر، طناب... و پشم برای قالیبافی.

آ. س. لم*بتن، مالک و زارع در ایران، ترجمهٔ* منوچهر امیری، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۴۵: ۶-۸-۹.

۵۰ مزد چوپان سایقاً به شکل قسمتی از گله (از هر ۲۵ رأس یک رأس و یا جنس) و امروزه نقدی پرداخت میشود.

۵۱. هماکنون در میان ایلات کرد کوچ رو که ساکن آذربایجاناند. این ساختار علیرغم وجود پروانه چرا و حق علف چر که به خانوار تعلق میگیرد به حیات خود ادامه می دهد و اوب اباشی و ظیفه سازماندهی کوچ و اجیر کردن چوپان را به عهده دارد.

۵۲. نیکیتین کرد و کردستان به نقل از ویلچفسکی: ۳۱ ـ ۳۳۰.

۵۳. همانجا: ۱۹.

۵۴. محمدپور زاهد. محمد مثفرد. بروسی اوضاع اجتماعی ـاقتصادی کشاورزی استان کردستان ۱۳۶۵. ۵۵. نیکیتین، کرد و کردستان: ۳۲۳.

۵۶ سنفر، بررسی مسائل دامداران در رابطه با گسترش خدمات شهری، انتشارات دفتر مطالعات ناحیمای شماره ۴ سازمان برنامه و بودجه دورهٔ اول، شهریور ۱۳۵۴.

۵۷. همانجا.

۵۸. ازکیا، نیکخلق، ایروانی، عسگری، خوش نشینان کردستان، دانشکدهٔ علوم اجتماعی و تـــــاون دانشگاه تهران، اسفند ۱۳۵۲.

 ۵۹. سازمان برنامه و بودچه کردستان، گزارش توسعهٔ اقتصادی اجتماعی استان کردستان، وضع موجود اردیبهشت ۱۳۶۱،۱۳۶۱.

. ۶. سازمان برنامه و بودجهٔ کردستان، گزارش توسعهٔ اقتصادی اجتماعی استان کردستان ۱۳۶۱. ۱۳۶۱ کارگاههای بزرگ صنعتی در کردستان (بیش از ۹ نفر کارگر) اغلب در بخش ساختمان و صنایع وابسته به آن (کارگاههای موزائیک سازی، گهیری و آجریزی) و نیز در قسمت صنایع غذایسی است. کارخانهٔ شیر پاستوریزه، شرکت فرشماشینی و شرکت سهامی خاص نساجی مهمترین صنایع کردستان محسوب میشوند.

۶۲. نتایج تفصیلی سرشماری عمومی نفوس و مسکن ۱۳۷۵، استان کردستان. مرکز آمار ایسران. مهر ۱۳۷۶.

۶۳. آمارنامهٔ استان کردستان ۱۳۷۹، سازمان مدیریت و برنامهریزی کردستان، دیماه ۱۳۸۰.

۶۴. همانجا.

۶۵. غار هشانیدر» نزدیک رواندوز عراق و غار «کرفتو» نزدیک سقز در ایران از این جملهاند.

۶۶. ابراهیم. اسکندرینیا. ساختار سازمان ایلات و شیوهٔ معیشت عشـایر آذربـایجان غـربی.

1. Encyclopaedia of Islam Vol. 5. new edition. Bril, 1986 p. 449.

۲. کتیبه هایی که در این منطقه بدست آمدهاند عبار تند از: کتیبه های پیستون در نز دیکی کرمانشاه، کتیبه های سر پل ذهاب که متعلق به لولویی ها و به زیان اکدی است، کتیبه ای با خط میخی در کوه زینانه در اورامان و کتیبه ای در ناحیهٔ گروس در ۶۰ کیلومتری شمال پیجار نزدیک قلعهٔ باستانی روستای قمچقای این کتیبه ها اطلاعاتی در مورد ساکنین قطی این منطقه (کردها) به ما نمی دهد.

 Xenophon. The Persian Expedition. Translated by Rex Warner, Penguin Books Inc. 1967. p. 139.

 ۴. نماه عباس اول برای جلوگیری از هجوم ازبکان و سایر قبایل ترک ماوراءالنهر کردهای نماحیه اردلان را به خراسان کوچاند.

۵. شاهنامهٔ مردوسی انتشارات امیرکبیر. چاپ پنجم ۱۳۵۷، جلد ۲۱،۲۹ ۳۰ ۳۰..

یکی را بجان داد زنهار و گفت نگر تا بیاری سر اندر نهفت نگسر تسا نبهر تهاندی بهر از ایشان همی بافتندی روان از ایشان همی بافتندی روان جو گرد آمدندی از ایشان دوبست برآنسان که نشناختندی که کیست خورشگر برایشان بزی چندو میش بیدادی و صحرا نهادیش پیش کنون کرد از آن تخمه دارد نژاد کسز آبساد بر دل نبیایدش یاد بود خانهاشان مسراسر پلاس نسدارند در دل زیزدان هراس

و نیز در روایت اعبارالطوال است که: هر روزه چهار مرد تنومند را می اوردند و میکشتند و مغز سر آنها را به آن دو سار می دادند ضحاک را وزیری از قوم خود بود پس سردی از قرزندان ارفخشذ به نام ارمیاییل به وزارت برگزید چون مردمان را برای کشتار می آوردند ارمیاییل دو تن از آنان را زنده نگاه می داشت و به جای دو تن دیگر دو رأس گوسفند را می کشت پس آنان را آزاد می گذاشت تا به هرجا بخواهند بروند به شرطی که اثری از آثار آنها آشکار نگر دد، از این و آزاد می گذاشت تا به هرجا بخواهند بروند به شرطی که اثری از آثار آنها آشکار نگر دد، از این و آزاد می شدگاه به شهرها و دهات این و آزادیک نمی شدند گویند که اینها پدران اولیهٔ طوایف کرد بودند. (ارفخشذ یکی از ۵ پسر سام، پسر نوح است ص ۲) ابو حنیفه احمدین داوود دینوری، تجارالطوال، ترجمهٔ صادق نشأت، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۴۶، ۵.

 ۷. در روایت نامنامه از کشتن ضحاک به دست کاوه سخن نمی رود بلکه فریدون مردی از سلالهٔ شاهان که فزایزدی با او بود پسی از قیام کاوه، ضحاک را اسیر کرد و او را در دماوند به بند کشید، که تا روز واپسین آنجا به بند اندر است.

۸. عبدالرحمن شرفکندی متخلص به «ههزار» (۱۳۰۰–۱۳۶۹) نویسنده، مترجم، محقق و شـاعر - آزاده کرد، بو کوردستان، چاپی سیهم، تاران، به فرانباری ۱۳۵۸.

 ٩. امير شرف خان بدليسي، شرقنامه، تاريخ مفصل كردستان، مؤسسه مطبوعاتي علمي، چاپ دوم ۲۲:۱۳۶۴.

۱۸۰ از روایات رایج در میان کردان.

 ابوالحسن علی بن حسین مسعودی، مروج الذهب و معادن البجوهر، ترجمه ابوالقاسم پاینده، تهران بنگاه ترجمه و نشر کتاب، جلد ۱، ۱۳۴۴، ۴۸۱.۳۱.

۱۲. رشید باسمی در کتاب کرد و پیرستگی نژادی و تاریخی او به نقل از محمد افندی در انساب کرد. کردو پیوستگی نژادی و تاریخی او، تهران، انتشارات اینسپنا، چاپ سوم، بی تا: ۱۰۹.

۱۲ و ۱۴. مسعودي، مروج الدُّعب: ۴۸۱\_۳.

محمدمعین، فرهنگ فارسی، تهران، انتشارات امیرکبیر، چاپ دوم، ۱۳۵۴.

16. Encyclopaedia Brithne. Vol. 13 1972. pp. 514-515.

17. Encyclopaedia of Islam, p. 447.

۱۸. نیکیتین به نقل از مینورسکی اصولاً بی مبالاتی است که اصل و نسب ملتی را از طریق اشتقاق کلمات ثابت کنند چه این کلمات بهر حال باید متکی به واقعیات تاریخی و جغرافیائی باشد. واسیلی نیکیتین، کرد و کردستان. ترجمهٔ محمد قاضی. انتشارات نیلوفر، ۱۳۶۶ (۴۶.

 ۱۹. برای اطلاع بیشتر به کتابهای: دائرة المعارف اسلامی ذیل واژهٔ کرد. کرد و پیومتگی نژادی و تاریخی او تألیف رشید یاسمی. کرد و کردستان تألیف واسیلی نیکیتین مراجعه شود.

۲۰. بو تان یا بوهتان، شعبهٔ جنوبی رود دجله که در «بیت کردو» واقع است. نیکیتین،کرد و کردستان ۴۶:۱۳۶۶.

۲۱. همانجا: ۴۷ و ۵۹.

22. Encyclopaedia of Islam. p. 448.

23. Ibid.

24. Ibid: 449.

۲۵. بدلیسی، شرفنامه : ۲۰۸.

۲۶. در گذشته اسامی قبایل از محل سکونت آنها اخذ می شد و نویسندهٔ سرفنامه نیز «باجان» را با لفظ «باسناو» که یک شعبه از رود فرات است مربوط دانسته است است العقل «باسناو» که یک شعبه از رود فرات است مربوط دانسته است العقلی محلی بجوئیم این و 449 را نسوئی مینورسکی تذکر می دهد که اگر بخواهیم برای کردها نیا کانی محلی بجوئیم این بوختانیها هستند که باید به میان آیند. بوتان یا بوهتان که بایستی سابقاً بوختان تلفظ شده باشد با بوتان (بوهتان) شعبهٔ جنوبی رود دجله مربوط است و این ناحیه جزو سیزدهمین ساترای»

انتشارات انزلي. اروميه. ۱۳۶۶: ۳۰.

۶۷. ریجارد ل. تیر، در مقالهٔ سازمان اجتماعهای کوچرو در خاورمیانه، به نقل از بارث، ترجمهٔ ه. مزدا، ایلات و عنایر، انتشارات آگاه، تهران، ۱۳۶۲: ۲۹۹. ۲۹۹.

۶۸، همانجاد ۲۸۵.

۶۹. ايراهيم اسكندرنيا. ۱۳۶۶: ۳۲.

۷۰. نمودار سازمان ابلی در مبان برخی از عشایر کرد:

سلسلهمراتب قدرت در ارتباط با سازمان ایلی عبارتنداز:

ایل، عشیره ــــبگ، پاشا

تبره سنسرنيز

خيل \_\_\_\_ خان

باوك, مال, هو ز \_\_\_\_\_ أقسقل, ريش سفيد

خانوار، هميا ـــــسر پرست خانوار

۷۱. نجبای کرد نیز از پنج طبقهٔ زبر تشکیل شدهاند: ملازاده ها، شیخزاده ها (پیشوایان مذهبی).
 ببگزاده ها (خانواده های بزرگ اعیان). آقازاده ها (رؤسای قبایل کم همیت تر) و زیووزاده ها (خانوادهٔ مقدسین). نیکیتین: ۲۸۵.

۷۲. شاید این رعایا یا کشاورزان از اعقاب بومیان و ساکنین منطقه بوده که مغلوب و مطبع عشایر جنگجو شدهاند.

۷۳. همانجا ۳۱۲.

٧٤. همانجا به نقل از ن. بوگدانوا: ٢٧٩.

۷۵. ت. فیروزان. دربارهٔ ترکیب و سازمان اللات و عشایر ایران. ایلات و عثایر. انتشارات اگاه. تهران, ۱۳۶۲: ۷\_۶۲.

۷۶. چادرنشین نسبت به رئیسی موروشی خود به عنوان یک پدرسالار چندان علاقهمند است، که گفتهاند وهتی حکومت ترکیه حقوق آقاها را محدود کرد و از مردم احقاق حسق نسمود، کسردان زیادی با حسرت از روزگار حکومت خان ها یاد میکردند. نیکیتین: ۳۷۹.

۷۷. در وازگان زبان کردی کلمهٔ فاحشه وجود ندارد و نیز شهرهای کردنشین فاقد عشر تکدهاند.

۷۸. لېکيتېن کرد و کردستان: ۲۲۴.

۷۹. قانع مریوانی متولد به سال ۱۳۱۸ هـ ق. وفات ۱۳۸۵ شاعر توانای کرد که در اشتمارش از نابسامانی های اجتماعی انتقاد کرده و تصایر زیبا و روشنی از زندگی مردم عصر خود آفریده است.

۸۰. ربودن دختر با وجود خطراتی که دارد هنوز در میان کردها مرسوم است.

۸۱. در بعضی نقاط کردستان کودکان را از بدو تولد برای یکدیگر نامزد میکنند و خــانوادهٔ پــــر عهدهدار نأمین مخارج دختر تا ـــن ازدواج است و در اعیاد برای او هدیهای میفرسند.

۸۲. هانری، ماسه، معتقدات و آداب ایرانی، ترجمهٔ مهدی روشن ضمیر، دانشکندهٔ ادبسیات و عملوم انسانی تبریز، ج ۱، اسفند ۱۳۵۵: ۱۲۲۲.

۸۳. سنت همیاری یا «گفل» که در میان کشاورزان کرد به هنگام برداشت محصول متداول است. کشاورزان به اتفاق محصول دیم یکدیگر را برداشت میکنند و در آن روز صاحب مزرعه متکفل غذای همه است.

۸۴. در اورامان پس از حادثهٔ تصادفی، که منجر به مرگ عدمای از اهالی شده بود، شاعر سحلی «بویز» ماجرای اندودبار تصادف و صفات نیک یکایک درگذشتگان را در قالب دهها ببت شعر سروده به د.

۸۵. در نقویم کردی به فروردین «خاکهلیوه» گفته می شود. چون در این ماه هنوز سیزه سبز نشده است و پوزهٔ حیوان به هنگام چرا به خاک می خور د. مادهای دیگر تقویم کردی که در حقیقت تقویم کشوری است عبار تند از: گولان، ماه گلها (ار دیبهشت). جو زهردان، موسم درو جو اخرداد). پووشپه ر، ماه جدا کردن کاه از دانه (تیر). گه لاویژ، توده محصول و نیز نامی برای سنارهٔ شعرا (مر داد). خرمانان، فصل خرمن (شهریور). ردز به ر، موسم انگور (مهر). خمزه لوهر، موسم برگریزان، خزان (آبان) سهرماوه ز (آذر). به فرنبار، موسم برگ (دی). ریبه ندان، راهبندان (بهمن). رهبه ندان، راهبندان (بهمن). رهبه ندان، راهبندان

۸۶. رنسید یاسمی کرد و پیوستگی نژادی و تاریخی او: ۱۲۲.

۸۷. گُویندگان آفای محمد رستمزاده و پدر ایشان، ثبت روایت در بهمن سال ۱۳۶۷.

۸۸. «کُلا» همان کُلاه است و «روچن» به معنای روشنی و نیز روزن یا نورگیر سقف است مسردم اورامان میگویند وقتی پیر صاحب بچمای شد مردم خوشحال شدند و هسر کس کـلاهش را از روزن خانهٔ پیر به درون میفرستاد. پیر هدیهای مانند.گردو یا کشمش به او میداد و این رسم از آن ما انداد است

۸۹. پىر كه عالى ترین منصب در دبن مینرا و مقام هفتم از هفت مرتبه سیر و سلوک است نـمایندهٔ میترا در روی زمین محسوب می شود. ورمازرن، آبین مبترا، ترجمهٔ نادرزاد، انتشارات دهـخدا.

. ٩ . رحيم، فرمنش، احوال و آنار عيزالقضاة، النشارات ابن سيئا، تيرماه ١٣٣٨ : ٢٢٨.

۹۱. همانجا: ۹۲.

۹۲. رشید ناسمی کرد و پیوستگی نژادی و تاریخی او ۲۲۳.

۹۳. مشرب صوفی گری در میان کردها اهمیت بسیار دارد. درویش های کرد یا پیرو طعریقهٔ نقشبندی اند یا قادری. پیروان طریقهٔ قادری از شیخ عبدالقادر گیلانی (۵۶۱–۴۷۱) از سزرگان

صوفیه و مشایخ طریقت و مؤسس مذهب قادریه تبعیت میکنند، که امروزه اخلاف او در عراق پیشوایان طریقت اند و پیروان نقشبندیه از جانشینان خواجه بهاء الدین محمد بخاری نقشبند ۷۱۸۱ ـ ۷۹۱) مؤسس طریقهٔ نقشبندیه پیروی میکنند. در گذشته شوخ و با پیشوایان مذهبی به اندازهٔ رؤسای غیرروحانی از اعتبار و قدرت برخوردار بودند و با از میان رفتن رؤسای محلی به صورت تنها قدرت سنتی باقی ماندند.

94. Encyclopaedia of Islam: pp. 474-5.

90. و. بارتولد. تذکرهٔ جغرافیایی تاریخی ایران، ترجمهٔ حمزه سردادور، انتشارات توس، چاپ دوم. ۲۲۵: ۱۲۵۸

٩٤. محمد، مردوخ كردستاني، تاريخ مردوخ، ج ١، تهران: ٢٢٣.

٩٧. ليكيتين، كرد و كردستان: ۴۴۰.

۹۸. همانجا: ۵۳۲.

۹۹. دربارهٔ ستایش فرشتگان آب و زمین و مهر در دین زردشتی قبل از اسلام و نانبرات فرهنگی آن بر تفکر شیعی در ایران بعد از اسلام مراجعه شود به:

Henry Corbin: Espritual Body and Celestial Earth, from Mazdean Iran to Shi'ite Iran, Trans. by Nancy Pearson, U.S.A. 1977, 1st. & 2nd. chapters.

۲۰۰. مهرداد، بهار، پژومشی در اساطیر ایران، انتشارات توس، ج ۱، تهران، ۱۳۶۲: ۱۷۶.

۱۰۱. در لوحهایی که دربغازکوی نزدیک آنکارا در ترکیه کشف شده است از عهدنامهای صحبت می شود که متعلق به فرن چهاردهم ق م است و بین حاکم سرزمین میتانی و پادشاه هیتانی بسته شده است و در آن نام خدایان آربانی آورده شده و از میترا به عنوان نگهبان پیمان نام به سیان آمده است.

۱۰۲ مهر داد بهار ، پژوهشی در اساطیر ایران : ۴۹.

۱۰۳. همانجا: ۱۷۸.

۱۰۴. مارتن ورمازرن، آیین میترا: ۱۹۳.

۱۰۵. همانجا: ۹۸.

۱۰۶ محمد مکری در مفدمه ای بر کتاب حق الحقایق یا شاهنامهٔ حقیقت، نبوشتهٔ حباج نجمت الله جمحون آبادی. انتشارات طهوری، تهران. ۱۳۶۱.

۱۰۷. سیدمحمد علی. خواجهالدین، سرسپردگان، تاریخ و شرح عقامد دسنی اهمل حمق. تمبریز، ۱۲۲۹:۱۲۲۹ ر

۱۰۸. محمد، گلزاری، کرمانشاهان، کیردستان، انتشارات انجمن آشار میلی، شیمارهٔ ۱۴۷، ج ۲:۱۰۱.

۱۰۹. همانجا.

۱۱۰. نیکیتین: ۴۸۶ و نیز آر تور کریستین سن میگوید مهر پرستان و همچنین سایر فرقی کنه در اصول دیانت زردشت تغییر کلی داده و بدعتهایی نهاده بو دند عقاید زروانیه را قبول داشتند بعضی از این فرقه ها اهریمن پرست بودند.. (کریستین سن، ایران در زمان ساسانیان، ترجمهٔ رشید باسمی، انتشارات امرکیبر، جاپ پنجم، ۱۳۶۷: ۵۳.

۱۱۱. نېكىتىن: ۴۸۶.

۱۱۲. رشید پاسمی،کرد و پیوستگی نژادی و ناریخی او: ۱۳۱ –۱۳۵.

یزیدیه یا شیطان پرستان طایفهای هستند که به غلط به بزیدبن معاویه خلیفهٔ اسوی نسبت اده شدهاند. ایتان که محتملاً نامشان از بزدان گرفته شده است. به عشایر کوچکی تقسیم می شوند و قسمت اعظم آنها در ولایت موصل عراق ناحیهٔ شیخان و سنجاز اقامت دارند. در دیار بکر و نواحی حلب و ارمنستان و حوالی تفلیس و در کرنداستان کرمانشاه ایران نیز گزارش شدهاند.

۱۱۳. سید جعفر. غضبان، بزیدی ها و شیطان پرست ها، ترجمه از تارخ یز دیدیه، نوشتهٔ سیدعبدالرزاق حسینی، انتشارات عطایی، تهران ۱۳۴۱: ۶۷.

۱۱۴. نېكيتين: ۴۷۷.

۱۱۵. سبد جعفر. غضبان، يزيدي ها و شيطان برستها: ۴۶.

۱۱۶. ئىكىتىن: ۴۷۷.

۱۱۷. احمدین محمدالطوسی، سم*اع و فنوت.* به اهتمام احمد مجاهد. انتشارات کنابخانهٔ منوچهری، ۱۳۶۰:۱۰.

118. Encyclopaedia of Islam: 474-480.

۱۱۹. در شعر کردی. بهویزه اشعار هجایی آنکه همان فهلویات است. ضرب شـعر را تـند و کـند خواندن هجا بر عهده دارد.

۱۲۰ گوران از شاعران معاصر کرد (۱۳۲۴-۱۳۸۲ ه.ق) در سطیمانیه عبراق بنه دنیا آسد. بنه زبانهای ترکی، عربی و انگلیسی آشنایی داشت و شیوهٔ نویی در ادبیات کردی بنا استفاده از اشعار هجایی کردی به وجود آورد.

۱۲۱ شعری از دیوان «نالهی جودای» اثر سید محمد امین شبیخالاسلامی منتخلص بـه هــبمن. (۱۳۶۵ - ۱۳۰۰) شاعر ملی کردستان.

۱۲۲. شعری از دیوان «مهولهوی» ۱۳۲۱ - ۱۳۰۰ه. ق. شیخ عبدالرحیم مشهور به «مولوی کرد» عارف و استاد شعر اورامی. برای اطلاع بیشتر رجوع شود به کنتاب تباریخ شیاهیر کرد، تألیف بابامردوخ روحانی «شیوا» نهران، انتشارات سروش. ۱۳۶۴، ج ۲،۲،۱،

### كورتهيهك لهمهر كورد وكوردستان

کوردستان و لماتیکی میزینه یده اله ناوه ندی رؤژهه لمات؛ پرله کیوی به رزو شاخی هدزاربه هدزارو دولی بین بن چهمی خورو ده شنی پان و به رین؛ جنی خه لکیکی تازاو کارلین هاتو و، که له به ره به یانی میژووه و مهاوری له گهال به ره به ره ی هیندو تیرانیه کان اله باکووره و دایانداو له پالداوینی زاگروس، پول پول دامه زران.

راسته که نه خش و نیگارو نووسراوه کانی سه رشاخان و نیو نه شکه و تانی هه رگه لی، زوری قسمو باسی چوناو چونی به سه رهانی شه و گه لمی تیدایه؛ به شام له میژووی گه لی کورد، نه وه نه نه ده ناریاییه کانن و کویستانیان بو ژیان هه لیزار دووه و له گه ل ده شه کیان ـ له سه رئاو و خاک ـ شه رو شوریان به رده وام بووه. هه لیزار دووه و له گه ل ده شته کیان ـ له سه رئاو و خاک ـ شه رو شوریان به رده وام بووه. سه رداریکی ده ورانی باستان، کاتی که ویستویه سه ربازه شه رفاته کانی نه ویوه بازدا، به «کوردوخ» نیویان لی ده باو له کویستانه سه خست و هه له مووته کانیاندا، له گه لیان به شه رها تووه؛ باسی نه ترسی و لیها توویانی کردووه و ناویانی به لایه ره یه کی میزوو و ناویانی به لایه ره یه کی میزوو شه سیار دووه.

خه لکنکی و اکنه همه ر له سولوکی و پیارت و ساسانیه وه بگره تا ده گاته عهره ب و معنول و ترک و تاجیک، به سه ریاندا دایانداون و بی به زه هیز شیان بو هیناون؛ زوری له پادشایان قه تلبو عامیان لیان کردوون و هوز و تایفه ی گهوره گهوره یانیان به ره و لاتی تر تاراندوون؛ له م دواییانه ش (چهرخی بیسته م) مه له سه رپیلانی و لماته گهوره کان میه پینج به شیان دابه ش کردوون؛ له باری میزوویی و فه رهمانگیه و ه ته و او خویان پاراستووه و و کوو میله تیکی کون و خاوه ن میزوو، له به رامیه رئه و همو هیم شرو شروه شوره و شوره و ، نا گیانیان له له شدا ماوه، راوه ستاون و قهت و زمیان به رنه داوه.

لىهبارى چۇنىاۋچۇنى بەدىھاننى ئەۋ مەردمە، ئەۋى لەچيرۇكانياندا ھەيە، راست ۋەكوۋ داستاننىگ دېتەۋە كە فېردەۋسى لە شانامەدا باسى دەكا:

جهمشید، کاتنی بوویه پادشاو بهسهر حهوت والتانو دیوو پهریدا دهسهالتی پهیداکرد، ههموو دنیا تاوهدان بووهوه کاروبار پیکهاتن و خهلک حهسانهوه؛ پهالم که لهخو بهایی بوو، سهری لئ شیّواو گوتی: من خودام، شکوی پهاردان ـ وه کوو بالنده به ک ـ به جنی هیشت و دار به سهر بهردا نه ماو عالم تیک چوو. خهالکی سهرلین شیواو و ناعیلاج، زه حاکی عهره بیان ههایژار دو کردیانه پادشای خویان.

زه حاک له شه پتان فریوی خواردو بایی خوی کوشت. نه مجار نیبلیس له جلکی ناشپه زیک دا خوی پی گه پاندو هه ردووسه رشانی ماچ کرد. زوری نه خایاند له جی ماچه کانی، دوومار سه ریان هه لداو شایان خسته فه رته نه! شه پتان نه مجار له وینه ی حه کیمینک دا خوی پی نواندو پی فاماند نه گه ر هه موو روژی میشکی دوولاو بداته ماره کان، ژانو نیشه کهی سو کنایی دی.

مهبهستی شهبتان لهو فیله، تهفرو توونا خستن و له ناوبردنی بهره ی مرق بوو. کرمانیل و نهرمانیل، دوپیاوی پاریز گاربوون که بو نهجاتی مرق قولیان همالمیلیوو. تین گه بیشتن نه گهر میشکی گویره که یه ک تیکهالوی میشکی لاویک بکهن، هیچ ناقهومینو کهسی تیناگا. بهم جوره رؤژیک لاویک رژگار دهبوو؛ تا دووسه د رؤژ. ئهو دووسهدلاوهیان بؤکوبستان بهری کردوو بهرهی کورد، لهوانهوه بهدی هاتن.

کاوه ی ناسنگه ر ـ که نو کوړی بو شای مارلهسه رشان به کوشت چووبوو ـ جاړز بوو؛ پیښ به نده چه رمیه که ی په سه ر داریکهوه هه لواسی و خه لکی بو شوړ ش بانگ کردو ره گه لیان چووه نیو کوشکی زه حاکهوه و کوتلیکی به سه ریاداو کوشتی . کوردان له سه ر نه وبروایه ن که نه م رووداوه له په که می نه وروزی ۱۹۱۳سال پیش زایس بووه؛ یانی سالی رووخانی نه ینه وا به ده ستی بابلیه کانو ماده کانی باوانیان. له وه به ولاوه نه و روزه یان نه روز ناولی ناوه و به پیروزی ده زانن و جیژنی ده گرن.

محمه د ئهفه ندی له «نه نسایی کورد» دا نووسیویه: بنه چهی کورد له جنو که یه! لهبه ر نهومی له بلکیس که و توونه ته وه و شک له وه دا نیه که دایکی بلکیس جنو که بووه. که و ابو و چواریه کیکی همه و کوردی جنو که یه!

نووسىراوەكـانى پېشـىنان لە باسى بناغەى كوردان، يەك ناگرنەوە. برِئ گوتوويانە: ئـەو خـەلـكە لە خىلـى رەبىعەى كورى نەزار، كورى مەعد، كورى عەدنائن؛ كە لە

زور لهمیزهوه له بناقی عدرهبان جوینهوونهوهو بهبونهی بدرزهفریانهوه، هدلیان کیشایه سدری کیوانو ده گدل عدجهمو نیترانی بووند جبیرانو زمانی خوبان لهبیرکردو دممیان بنو زمانی عدجهمان برد. بدوبؤنهوهیه که ئدورو هدر هوزیکی کورد، زمانی تایبهتی خوی هدید.

ئه و رؤکه پسپورانی گهلناسی، له وه ی داکه سه ریجاوه ی کور دان نیرانه و نه و خهلکه ناریایین، بسی شکن و ده شلین: و شه ی «کورد» هم ر «کوردوک» همیزینه که یه؛ به و ناونیشانه و آنه که شیان نیستاش کوردی تیدا نیشته جنیه. که وابو و نه و «کورتی «یانه ی و ایزانیه کان له پال «ماد» و «پارس» نیویان ده به ن، راست کورده کانی نه و رون.

له سهردهمی ئیسلام بهملاوه، خهبهرو باسیکی زیاترمان له بهسهرهات و میژووی کوردان ههیه. عهرهبی موسولمان ـ دوای گرتنی تکریت و حهلوان ـ له سالمی ۱۳ی کوچیدا گهیشتنه سهر سنووری کوردستان و نهوشوینهیان داگیرکرد.

له دەورانى سەفەوى، حال و بالسى كوردان له ھەموودەم خراترو نالەبارتر بووه. تىركى عوسمانى دوزمىنى كوردى ئاريايىيەو سەفەوى شىيعە، كوردى سوننى بۇ قىوتناچىنى. مىاوەى سىن چەرخ كوردىستان شەرگەى ئەو دوو دەولەت بىووەو خەلكەكەشى ژېرپاو بەرپەلى ئەو رق.و قىنە.

ته نانیه ت شاعه باسسی سیمفه وی چه ندین هزرو به رهی گهوره ی کوردی له شویتی خویان تباراندو له سنووری روزهه الباتی خوراسان، دامه زراند؛ تا له لایه که وه هیزو ده سته لاتی کورد له کوردستان که م کاته وه و له لایه کی ترموه به و کوچ دراوانه، پیش به تورکمانان بگری.

دوای سهفهویش نادرشاو کهریمخان لهشکریان بو کوردستان ناردووهو ناگری شهریان تیبدا ههلکردووه.

که هؤزی قاجاریش هاتن، ناکوکیان لهگهل عوسمانی، دیسان بووبه هؤی جهرگسووتانو مالویرانیکوردان.

ساله کمانی دوایس چهرخمی نوزده ی زایمینی، هماوری بیور له گهل دوایسی هاتنی دهورانی ئهماره تی خانمانی ئهرده لمان له کوردستانی به شی ثیران و پاشایاتی بابان له کوردستانی به رده ستی عوسمانی.

شورشی ۱۹۱۷ی زایینی له رووسیه، له گهل خوی بووژانهوه یه کی بهرچاو ـ لهباری رامباریه و به نجومه ی زایینی له رووسیه، له گهل خوی بووژانهوه یه کی بهرچاو ـ لهباری کوبوونه و و نه نجومه نی روشنبیران وه دی هاتن و باسی مافی گهله که بانیان هیتایه گوری، دوای یه کهم شهری گهوره ی جیهانی و تبکشکانی ده وله نی عوسمانی و هاوسوزه کانی، بریاری دامه زراندنی کوردستانیکی سهربه خو له روزاوادا ـ له لایه ن ولاته سهر که تووه کانه وه ـ دراو له کوبوونه وهی ناشتی پاریس دا، سهربه خوبی دان به نه و شویتانه ی که روز تری خه لکه کهی کوردن، بریار درا؛ به آنم پیک نه هاننی شیخ مه حموودی نه مر له گهل بریتانیا، کاری تیک داو نه مجاره ش به شی کوردی باشوور، به بومبی ناپالیم و گولله توپی شنایدر بوو. له باکروریش په میمانی سینفر (سهربه خوبی کوردی تورکیه) له بیر کراو چه ن شورشی تازاد یه خوازانه تیک شکاو را به ره کانیان له کوردی تورکیه) له بیر کراو چه ن شورشی تازاد یه خوازانه تیک شکاو را به ره کانیان له سینداره دران.

بهشون ئەرەدا لە سالىي ۱۹۳۲ دەولەتى توركيە بەراشكاوى ناوىكوردى لە زمانو فەرھەنگى خۇى سېريەوەو لەوە يەولا ھەموو كورديكى بەشى رۇژھەلاتى ولاتەكەى بە «تركى كيوى» ئاولىندەبرد.

له باشوور حیکایه تی به سه رهانی کوردان دوورودریژ تره. دوای دامه زرانی ده باشوور حیکایه تی به سه رهانی کوردان دوورودریژ تره. دوای دامه زرانی ده وله تی عیراق و له ژیر چاوه دیری بریتانیا و پشت گوی که و تنه سال و شوینی سه رهه تدانی بزووتنه و می خه لکی چه وسینراوه و بی مال و حال و سه رکوت کردنیان به ده ستی رژیمه سوور و ره شه کانی عیراق، به هم و هیزو قه وه تیانه وه بووه.

شهوه نده ی له و هممو و سال انه دا پاره بن کرینی تؤپ و تعیاره و ده بابه و تفه نگ و گولله خهرج کراو بو و به ناگرو به سهر کورد و کوردستاندا باری، نه گهر ده یه کنکی بن ناوه دان کردنه وهی نه و ولاته و ناسایشی خه لکه که ی خهرج کرابا، بن شک ئیستا کوردستانی عیراق یه کن له شویته ههره شاوه دانه کانی جیهان بوو. به وحاله شکوردی به درده ستی عیراق، باشتر له ههمو و کوردی شویته کانی تری کوردستان، توانیان نهره هنگی خویان بیاریزن و زیاتر پهره به زمانه که یان بده ن و به ده یان و سه تان کتیب و گوفار و روژنامه باای که نهوه.

هنوی سهره کسی ثه و خوراگرتمته گرینگ و گهورهیه ش، ههلکهوتنی رابهریکی لهخوبوردوو، بعناوی بارزانی و هوگری زوربهی خهلکه که لهو پیاوه گهوره بوو.

که دینته سه ر باسی کورد له نیران، ده بی خالیکمان له به رچاو بی: کورد تاریاییه و هاونه ژادی نیرانیه کان. له به ر شه وه کورد بو و نیان قه ده غه نه کراوه. به آلم یه وحاله ش قه ت به شی شه وه نده بیان نه دراوه به زمانی خوبان له قو تا بخانه کانی سه ره تایی و تاوه تدی، فیری خوبندن و نووسین بن. شه وه و بری داخوازی تر له لایه ن کورده کانه وه، بو ته هنوی نیوان ناخوشیان له گه ل ده و له ته کانداو بری جار شه ری خوبناویشی لی هه ستاوه ته وه. بو نموونه ی رابوردووی نیزیک، رابه رینی سمایل ناغای سمکو له هوزی شکاک له تاخرو توخری ده و رانی قاجار و زباتر له ده سال شه ری لینده و ده رچوی له گه ل رمزاشای به هله وی و دامه زرانی کوماری مه هاباد له سه رده می دووه م شه ری جیهانی و قه و مانی شه ر له زور به ی شاره کانی کوردستان، دوری شورشی شیسلامی له هه شتاکاندا، ده رده خاکه هه ر نال و گوریک رووی داوه و دری شورشی شیسلامی له هه شتاکاندا، ده رده خاکه هه ر نال و گوریک رووی داوه و دری هیزی کو بووه بان هه له یوراوه و هم رایه که کوردستان سه ری هم هداده و توری دوره دوره و بان هه له یوره هم دایه که کورد ستان سه ری هم هداده و توره و داده و تاره که داده و تا به دوره و درد و تایه دوره و داده و تایه دوره و تایه و تایه دوره و تایه کورد ستان سه ری هم گورد و تایه دوره و تایه و تایه و تایه و تایه و تایه دوره و تایه و تایه و تایه و تایه که دوره ستان سه ری هم گورد و تایه و تایه که کورد ستان سه ری هم گورد و تایه و تایه کورد ستان سه ری هم گورد و تایه کورد ستان سه ری هم گورد و تایه که کورد ستان سه ری هم شوری کورد و تایه که کورد ستان سه و تایه که کورد ستان سه یو که که که باید که کورد ستان سه که که کورد که که کورد ستان سه که کورد که که کورد کورد که کورد

کائمی ناگری شهری نیران و عیراق داییسا، کورده واری ـ وه ک پیشوو ـ شهرگه ی نمو جه نگه در یزخایینه بدو. لمه شهره دا جه پشی عیراقی به بومباو گولله تؤپی کیمیاوی خه لکی شارو دیها ته کورده کانی نیران و عیراقی گرته بدرو له همرد ولاوه کوردی بینده ره تان، زوری زبان بی گه بیشت و ته واو که و ته سهر ساجی عه لی.

دوای داکوژانی نهوشهروش، ههلمه تو ههروشه ی رژیمی عیراق دژی کورده کان نه برایه و و دریژه ی همبوو. به تابیعت نه خشه ی دوورو دریژی کاول کردنه وهی شارو دی و مهلمه نده کانی کوردستان ـ نه سنووری نیزان ـ به پانایی بیست کیلومیتر، زوّر به دلره قیموه به ریوه ده چوو؛ تا داگیر کردنی کویت و خوتی کوتانی نه مریکا بو ساندنه وه ی و رابه رینی همموو خهلکی عیراق ناستی رژیمی سه ددام ها ته پیشه وه راست له و کاته دا خه ریک بوو نه و به تا گهوره یه له کول بیته وه، نه مریکا پاشه کشه ی کردو ماری زاماری به ردایه گیانی خه لکه که به م جوزه به کن له دل ته زین ترین رووداوه کانی میژوو ـ د له ساله کانی دوایی چه رخی بیسته م دا ـ رووی داو چه ن ملیون ژن و مندال و پیری زورهانی بی تاوانی کورد، به و سه رماوسوله و له نیز قورو له زیر باران ـ به بی هیچ ناشته بایه ک ـ هه توه دای صنور دی تورکیه و تیران بوون.

دوای شهو کارهساته، لهسهر داخوازی میلله تانی جیهان، دهستی رژیمی عیراق ـ تا راده یه کارهساته، لهسهر کورده کان کورت کرایه وه خدلکه که هیند یک بووژانه وه.

پهلاماری نهمریکا له مارسی ۲۰۰۳ی زایینی بوسهر خاکی عیراقی لابردنی رژیمی سهددام و دهست گردنی بهسهر نهوتی نه و ولماته و جیختوش کردنی لهویدا، داهاتوویکی تادیارو نه ک زور چی متمانه ی بو چوناوچونی ژیانی خهالکی نهم بهشه له کوردستان له باری نابووری و رامیاریه و داهیش چاوان وه دی هیناوه.

دوای شمم کورتمهاسه سمهبارمت به ژبانی کوردان بهگشتی، با لیرمدا چاویک له کوردی ئیرانو زمانو فهرههنگیان بکهین:

زوربهی زوری کوردی نیزان، کهوتوونه ته به شی روزاوای و لاتهوه و به باکووری پاریزگای تازه ربایجان، یانین ماکوه وه کورده واری ده سپینده کاو به بالدارینی زاگروس دا بسهره و باشوور، همهمبوو پاریزگای کوردستان و کرماشان و نسیلام ده گریته وه و شه گهر لوریش بیزینه نه زمار، تا سنووری خوزستان دریژه ی هه به و له ویدا کونایی دی.

وهک گوتممان، چهاندیس هنوزو بـهرهی بچووکو گهورهی کورد، له خوراسانو فـارس.وکرمانو قهزوین و تهانهت پال.داوینی کتیوی تهفتان دهژین؛ که وهختی خوی بو ئهو شوینانه کوچدراون.

زمانی کوردی بینج زاراوه هدیده کرمانجی، سؤرانی، هدورامی (گورانی)، کدلهوری(لهکی) و لوړی, هدرکام لهمانهش دهیان بنزاراوهیان لمینده بینده و وه ک دیاره، ثالوگذری، له باکوورهوه بنو باشووره. شیاوی باسه له ثیراندا به هدر پینج زاراوه که قسه ده کری.

سروشتی کوردستان، به و همموو کیرو پالداوبن و میزگه و کانی و دهشت و دیمه ناو به و همه که به فرو بارانه وه، بوته هزی به دی هاتنی ژبانی کزچه ری بو به خبو کردنی مه در مالبات. ثه م تایبه تیه نه له گهل کشت و کال پیک دی و نه سنوور ده ناسی؛ به لام زهبسری زهمان و زوری سنوورداران، ورده ورده کوردی کوچه ری نیشته جن کردووه و ژبانی کشت و کالیه تی پی سه لماندوه.

ئەورۇكە كوردى لادېيى خەرىكى گەنىمۇ جۇ كېلانۇ باخەوانى و لەپالىدا بە خىيوكردىنى مەرۇ مالىاتە. لەم دواپىيانەدا باخى توۋەقەرەنگى يەكجار زۆر بوەئەۋەۋ ۋەك دەلىين، نەۋەدۇسىن لە سەدى ئەۋ ميوەپە لە ئېران، ھىكوردستانە. ھەنگوينى كۆردستانېش، ئەگەرچى زۆرنيە، بەلمام زۇر ناودارە.

له کاره دهستیه کاندا که تیکه لباوی هونه رو له کارزانیه د شارو دیهانه کانی کوردستان بین به شنین. شهورو له دنیادا، قالی بیجارو سوجاده و کاره چیویه کانی سنه و کلاش و شالی ههورامان و ۲۰۰ ناسراون.

کورد به پاراستنی رەسىم و ياساو مەزھەبو برواكانی خۇی، دەستى لە مېژوو، چەن ھەزار سالەكەى بەرنەداۋە شوينى خۇی گوم نەكردو. لەگە ل ئەۋەدا جېزنى ئەۋرۆزى زۇر لەلا خۇشەۋېستەۋ ئەنانەت لە ۋېۋەۋ ئەدەبىدا شويتېكى تايبەتى ھەيمەۋ لەۋ بېسىتۇ چەنىد چەرخىمدا زۇر جوان پاراستۇۋپەتى، جېزنە ئايبنپەكانى قوربانۇ رەمەزانۇ مەلۇۋدى يېغەمبەر، بەكجار قورس دەگرى،ۋ رېزيان لىندەنى.

قهدرو رینزی ژن له کوردهواریدا سهرنج راکیشه؛ راسته میری مال پیاوه، به لام ژنیش جنگایه کی تابیه ت به خوی هه پهو زورجار راست له بالهدهستی پیاوه و پیاو بین وی ـ وهک ده لین ـ دهس به ناودا ناکا. شتی وا لهناو فارس و ترک و عهره بدا، ده گمهنه. ههروه ها میردی دووژنه و چهن ژنهش لای کوردان یه کجار کهمه.

رؤحی کورد له زمان و ویتره ی دا، له فهرها نگیدا، له مووسیقای به رزو شیعری قولیدا خوده نوینی. نهوه ی که توانیویه شیعری تاسایی و هاسانی کوردی تا نه و راده جوان و له بارو مانادار بخولقینی، بی شک نه و رؤحه نازاو نازاده یه. راسته زور جاران شاعیرانی کدور لاسایی فارس و عهره بیان کردو ته وه سمرکه و تووشیان زور تیدایه به بام کاتی موسیقا و شیعری بی ده خیله ی خوی دینه مه پدانه وه «حه بران» و الاوک و به بست و باو او مه قامه کان سه ره مه لده ده نه و و له گهال دنیایه ک خهم و خوشی و شیرینی و تالی، باسی راستی و پاکی و نه ترسی و نازایه تی تازه ده که نه وه.

- شەرحى وينەكان:
- ۱- ریگایه کی کویستانی، بهرهوگوندی ههجیج. لهو بن دۆله سیروان دیاره.
  - ۲- دیمه نی پاییز له پاشماوه ی دارستاننکی کون. ناوچه ی سهردهشت.
    - ۳- زهرده ی خوراوا له دارستانی «وهن» و «بهروو». ناوچه ی ژاوهرۆ.
      - عالیکی وشکه چن له ههورامان ته خت.
- لفیکی میو، خوی بهسهر دیوارو ده لاقهی مائیکدا هه آاوه سیوه. هه ورامان ته خت.
- ۲- زورده پهرې خوراوا له سهر گوندي پالنگان؛ مه کوې میراني که لور و بنکهي
   مه لوخاني نهمر. له سهرووي ئهم گونده قه لای به ناویانگی پالنگان بووه، سه فه وي
   کاولیان کرد.
  - ٧- كورى گوندى ئوزباشكەندى؛ مەلبەندى ھەوشار.
    - ۸- کچنکی گوندی شهیدا. مهلیهندی گهرووس.
  - ۹- كازيودى بەيان ئەسەر دىمەنى بياوبكى خەلكى نوين. مامەگيان! چت لە
     دلدامه؟
  - ١٠- كشتوكال لهسهر ريوشويني بابو باپيران، بهبي توزقاليك ئالوگؤر. تگل.
    - ١١– جفتوگا بۆ شىنفىيرېن. ۋاۋەرۇ.
    - ۱۲- گوندى ديوەزناو لەپالداوينى شاھۋ، ئەسەر لفتېكى سيروان. ژاوەرۋ.
      - ۱۳– بهرهو پاییز و سازکردنی سوخال له بنهبهړوو. ناوچهی مهریوان.
        - ١٤- سەردەمى بەھار لەدەشتى پيرانشار.
        - ١٥- حەوشى مالئېكى لادېيى. ناوچەي دېگولان.
          - ١٦- بەردلخستنى ماليكى ناوچەي ديواندەرە.
        - ۱۷ دوای دەس كېشان له كارو ئەركى مال، دەمەتەقەيەك بەدەم
           تەشىرستتەوه. گوندى لۈنسادات. بېلوار.
    - ۱۸ دهمی رؤژاوا و گهل بو شی کردنهوهی خوری؛ ثاخرو نؤخری خهرمانان.
       ناوچهی مههاباد.
    - ۱۹ چنبنهوه ی پیواز له لاویچیک خاک و بستیک باخچه. ثاخ! بؤ چنگیتک خاک. گوندیکی لای بانه.
      - ٢٠- كچى لادئ. بالنگان.
    - ٧١- ژووري مالنکي لاديمي. تا تاريکي بالينهداوه، دهبي چرا ههلکري. توين.
      - ۲۲ نانساجي كردن له دئ سەبەدلو، سەربەبانە.
      - ۲۳- هەورامانتەخت؛ جى تەختى بەگ،و ھېرانى ھەورامان.
  - ۲۲- ژنیکی عه شایر له خیلی میلان، نیشته جن له گوندی بله سوور ( باکووری کوردستان)، خهریکی خرکردنه وهی په بین و شیاکه بو سووته مه نی زستانی ساد ده سه ا.
- ٧٥- چيکردنی کۆشکەڭان بۇ سووتەمەنى بەفرو سەرماي زستان. زەردەكەمەر بېجاړ.
  - ۲۱– بەرەبەيانى زستان لە گۈندىكى ۋاۋەرۇ.
  - ۷۷ رچهی خوهراوای زستان. دی شمشیر لهپال پاوه.
    - ۲۸- جؤلایه کی کورد و دهسکردو ئامرازه که ی.
  - ۲۹ تەونى لاوانى عەشايرى خىلى مىلان؛ ئىشتەجىن لە دى بابول ئاباد، سەربە قەرەز يائوددىن.
    - ۳۰- رفه و سواخی مالیّکی لای قوروه.
    - ۳۱- داردراو سواخ مالیکی تهوریوهر، سهر به شاری سنه.
      - ٣٢- مالي جووتياريكي خەلكى باشماخ لە ئېلاخ.
      - ٣٣- شاڭكردن له تووكى مەرەز، بۇ چۇخەورانك.

- ۳۵- مندالمان به تووسکه تینی تهنووره که، گهرمدادین و خوشکه گهوره لهو سهره – تهونده کا. گوندی بلوان ناوا.
- ۳۵ مامی کلاشدوور له ههجیج به چیکردنی تهختی پیلاوی بهناوبانگی کوردانهوه
   خهریکه. ههورامان.
- ۳۹- کهو، بالسنده ی خوشه و پستی کموردان. دهنگی خوشه و باش ده خویسی و
   که و راویشی پن ده کری؛ به لام وه ک ده لین نازاد نه ین، هیلکه ناکا.
- ۳۷- ژنینک له هموارموه؛ مندالسی ناوه تمه بیشکهو دهس پیچهنهی دابهستووهو دولسه ده پیچی نیزیک مههاباد.
  - ٣٨- له گهل نامؤيان نان بخوم؟
- ۳۹ هـ دره تنی به هار و گیاچنینی ژنان، بو خواردن و دهرمان. گونندی سیرنی، سنووری ثیران و تورکیه.
  - ٤٠- لاديييه كي گوندي كليسا، سهر به موكوريان.
- ۱۱ لاویکی لادیبی، شتومه کی له شار کربوه و به شوینه که یدا بعره و مال ده گه ریته و ه.ثای له زلهی مندالان، کاتن له دووره و کاکیان ره چاو ده که ن!
  - ٤٢- رەشەمە، مانگىي مالاوايىي زستان.
  - 24– كەرەنتوو لەسەر شان، بۆ رنينەومى «كەما» و» لۇد. لاي سەقز.
    - ٤٤- مانگی خدرمانان و کاتبی شهنی خدرمان. لای بیجار.
- کچه شوان و خویشک و برای پینه گهبشتووی، مهر و مالیات به رمو مال دهبه نه وه. موکوریان.
  - ٤٦- هموارگهی خیلی میلان، ئاخرو نؤخری به هار. باکووری کوردستان.
  - ٤٧- يۇلى ژنانى خېلى جەلالى. ئاگرى داغ (نارارات) لە دوورەو، خۇ دەنوينى.
- کوچهریکی سنجاوی، پاشماوه ی خیلیکی گهوره له باشووری کوردستان؛
   ثیستا زوربه یان نیشته جین.
- 89- رەشمالىي خىللېكى ئىوەكۈچەرى قەلخانى، باشماوەي ھۆزى گۆران. سنوورى عىراق.
- ۱۵۰ نوبهی عهشایری باکوور له زوزان (ههوارگهی کوچهران). تاگریچای، سنووری تورکمه.
- ۹۱ چوار ژنی خیلی جمه لالی، بو هموار خو ته بار ده کهن. لای کلیساکه ندی. به سهروینه کانیانا دیاره، کنهه بان میردی کردوو، و کامه بان کچه.
  - ٥٢- نانساجي كردني عهشايري خيلي ميلان. لاي خزي.
  - ٥٣- شوتنهوه به ليلاوي بهفراوان. ههوارگهي خيِلي ميلان، لاي خوي.
- ۵۶ رەشمال ھەلدان؛ كاربكى دۇوار، ئەركى سەرشانى ژنان. خىلى جەلالى، لاى
   ماكۆ.
  - ٥٥- كچيَكي خيلي جهلالي لهپال چيغي مهرو مالات. لاي ماكنو.
    - ٥٦- ژنټکي ختل له ههواري مايين بلاغ، لاي سايينقهلا.
  - ۵۷- بیاویکی هەورامی لەپال چیغتکی دەسکردی ئەو ناوچە. لای پاوە.
    - ۵۸– مانگی نەورۇز، سەرەتاي بەھار. نيوان نەقەدە و پيرانشار.
      - ٥٩- دەمەتەقەيەك، دوور لە زلەي بازار. بۇكان.
        - ٦٠- شەمۆبازارى ئاۋەل، بۇكان.
      - ٦١- كازيومي بهيان لەسەر لووتكەي تەختى ھەورامان.
  - ٦٢- سەرلەپەيانى دەركەرتن بۇ ۋەرگرتنى جەلىمى مەولوۋدى. ھەۋرامان تەخت.
    - ٦٣- ماليکي گوندي زهرده کهمهر، لاي بيجار.
    - ٦٤- بووكنكي ئوزباشكەندى، ناوچەي ھەوشار.
      - ۱۵- یووکبهبووک (ژناوژن)، ئوزباش کهندی.

٦٦- بووک گؤزاتنەوم، ئوزباشكەندى.

۷۷- چراگیرانی پیشه پای بووک.

٦٨- بووک و چرا و ناوينه. وريابين چراکه نهکوژيتمومو ناوينه که نهشکني.

٦٩- كووتالچى ھەورامى و قوماشى زەرى بۇ كراسى ژنان.

۷۰- دووخوشکینی بووک. لای سهقز.

۷۱- بووک و زاواو ژووری زهماوهن.

کوزه و تیکلهی رازاوه بـ و یووک؛ که پیش خوی دهنیردریته مال زاوا و دهبی
 شهوی زهماوهن له لاسهری بووک بن.

۷۳– زسـتانه، زەمـاوەتـه له بــهفرو بۆران! دوو مهــعرممى بووک، تا مالىي زاوا لهگفالىي دەبىن، كەراواي مەربوان.

٧٤- گەل بۇ مالىيتەرەي بەفر. ھەورامان تەخت.

۷۵– بەفر دەورى داوين، پەلەرەر دەرئاچى.

۷۲- سهربان و کوتانیکی همهورامان له مانگی ریبهندان. زستانی وا تووش و ثاوا
 دەس له دنیا براه، بن تفاق چزنی رادهبهی؟

۷۷- زستانی گوندی بلبهر.

۷۸- خاتوون خانم.

۷۹- جلمهیزستان و عالمهم گاله دراو، کاتی کوبوونه وه له قاوه خانه به کی گهرم و خواردنه وه ی دو و چایی داخه!

 ۲۸- چیشتیکی بیروز له گؤشتی قوربانی بو خودای چاکهو راستی و پاکی و ریزنان له سهر هدادانهوهو زیندووبوونهوه سروشت.

۸۱ تا ۸۱ و ۸۸- فیستیقالی تایینی زور کونی پیرشالیار له ناو چلهٔ گهورهی زستان، له شار همورامان.

۸۷- هدموسالی ناوه راستی مانگی گولمان، له تاشه به ردی لای زیاره تی پیرشالیار - یق شهفاو متفه رک- پاژیک ده که نهوه و به و بروایه ن که دیسان ساغ دهبیته وه.

۸۹– قورسیه کی گهرم، باشترین چاری زستانه.

۹۰- سەردانى ئەخۇش.

۹۲- مالى پيرشاليار له ههورامان تهخت.

۹۴- کازیوءی به یان، به پیز به رهو مهزاری پیرشالبار.

۹۶- بهشکردنهومی نان و ماستی پیروز.

٩٥- بەشى ژنان لەو ماستە پىرۆزە.

۹۳– خواردنی نان و ماستی پیروز بههیوای رزگاری.

۹۷- بوخچه نانی نهزری لهسهر مهزاری پیرسیاو، له بن داروهنتکی پیره سال.

۹۸- زیکری دهرویشان قادری، بلوان ناوا.

٩٩- قورئاني نگل.

۱۰۰- فورنانه کهی نگل و مجنوری مزگهوته کهی.

۱۰۱-زيارەتى كۈسەيھەجىج.

۱۰۲- مەزارى سۆفىمسەف. دايكىنك مىندالە نەخۈشەكەى- بەھبواى شفا- ھىناوە. نىزىك سەقز.

۱۰۴-کهتیبه و نهخشی داریووش لهسهر کنوی بیّستوون، له رؤژهه لاتی کرماشان. ئهو که تیبه بـه چوار زمانی پارسیکون، میخی، بابولمی و عبلامی نووسراوه و باسی سهرکهوتنی داریووش پهسهر دژمنانیا دهکا.

١٠٤-تەخشى راوەبەراز، ھى سەردەمى ساسانى. تاقەوسانى كرماشان.

۱۰۵- دەركىي ئىەشىكەرتىي كەرەفتور؛ كە شويئىكى زۇر كۆن و گرينگە و جيرۇكى زۇرى ئەسەرگوترارە.

۱۰۱- شوینی یه کگرتنهوه ی ناسمان و زهوی؛ پاشماوه ی زیاره تگای پیروزی تمخت سلیمان. ده لین زورده شتی پیغه مبدر لیره له دایک بووه و جی ناته شگای گهوره ی ساسانیه کانه. نهم شویته یان شیز باگتر کا، پاته ختی ماد و جینی ته ختی "تاقدیس"یش گو تووه.

۱۰۷- نیاوی کانسیاوی پسیروزی غدهملمان، بنو منقهرک و چابوونده ده یخونده. بایانادگار

۱۰۸- پىياوانى ئەھىلىھەق گۆشىت و پېشىمى كەلەباب ئىكدەكەنەوە؛ بۇ ئەبارنانى چېشتى پىرۇز. بابايادگار.

۱۰۹-هـهورگـهری بهبین سووردان. نیستاش له ژبانی لادیبی، گززه و دیزه و گوزه له و کووپـه و تبکله و مـهـلـکهنی و هالـنو و ۲۰۰ سـهــهرکام بؤ کاریک- برهوی ههیه.

١١٠- گەرمداھاتنىك لەبەر تىنى تاو. ھەجىج.

۱۱۱-كۆرى پياوانى دى؛ دۆستانەر بىنقرە. ئوزباش كەندى، ھەوشار.

۱۱۲- تو بلهی راوی هغیی لهو بهرزه؟

١١٣- شوانيكي ئەسپىرز، لاي شنۇ.

۱۱۶- سه پدیکی قاوهچی و زاروه کانی و کهوه کهی. لای سهقز.

 ۱۱۵ مام سۆقى! دەستت نەيشى: بۇ ئەو بەرھىوانە سىبەرەو ئەوھەمكە ترى بن كىسەبە سازت كردووه. لاى مەربوان.

١١٦- گوندي گهلين، ژاوهرۇ.

۱۱۷ تا ۱۲۰–سەروپنى چوارژنى كورد، لە چوار ناوچەي كوردەوارى.

۱۲۱- مزگهوتی جامیعه (دارولائیحسان)، شاری سنه.

۱۲۲ - عهمارهات خهسراوا، سنه.

۱۲۳ - دەورمەيان، ئاۋەندى شارى ستە.

١٣٤ - ديمه ني سنه له سهر كيوى ثاويه رهوه.

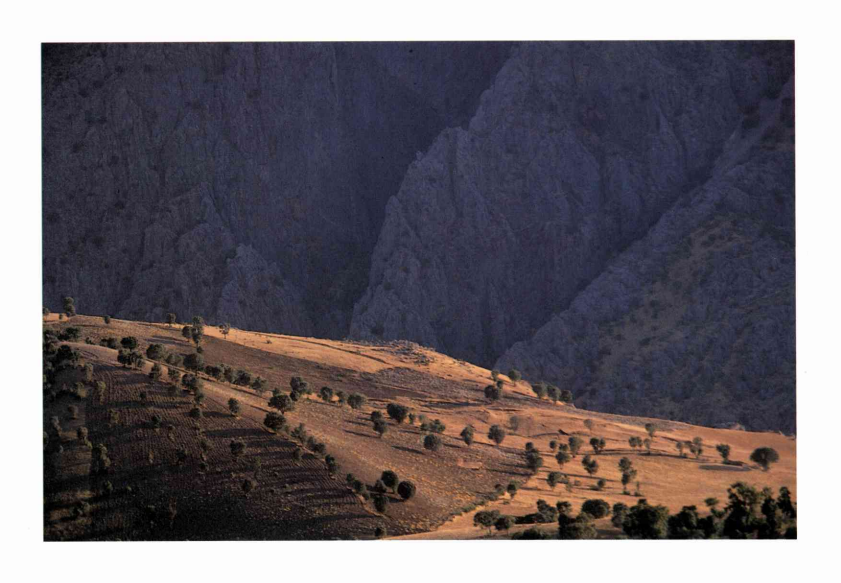
۱۲۵–کیچنکی ئاوارهی کورد. نهوروزی ۱۳۷۰ (مارسی ۱۹۹۱).

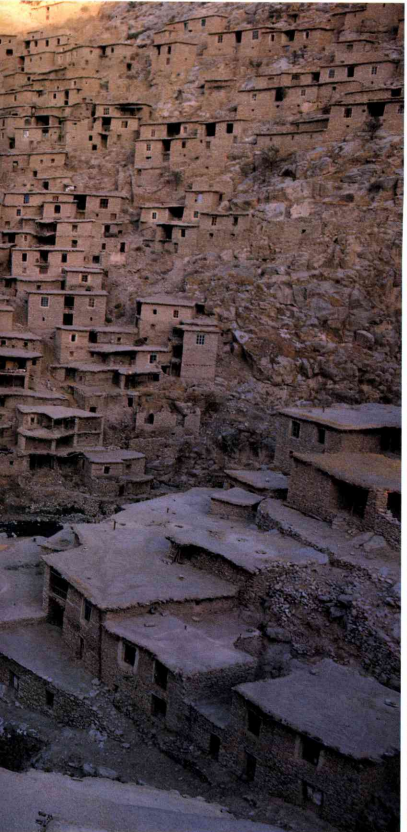
۱۲۱- كەلاسى دەرس.

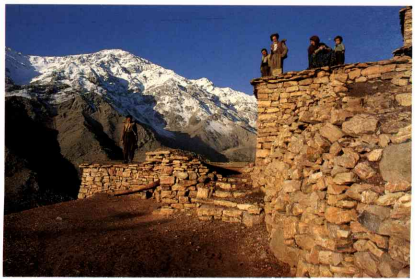


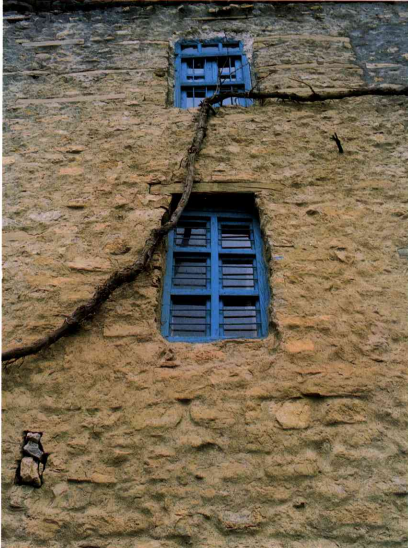








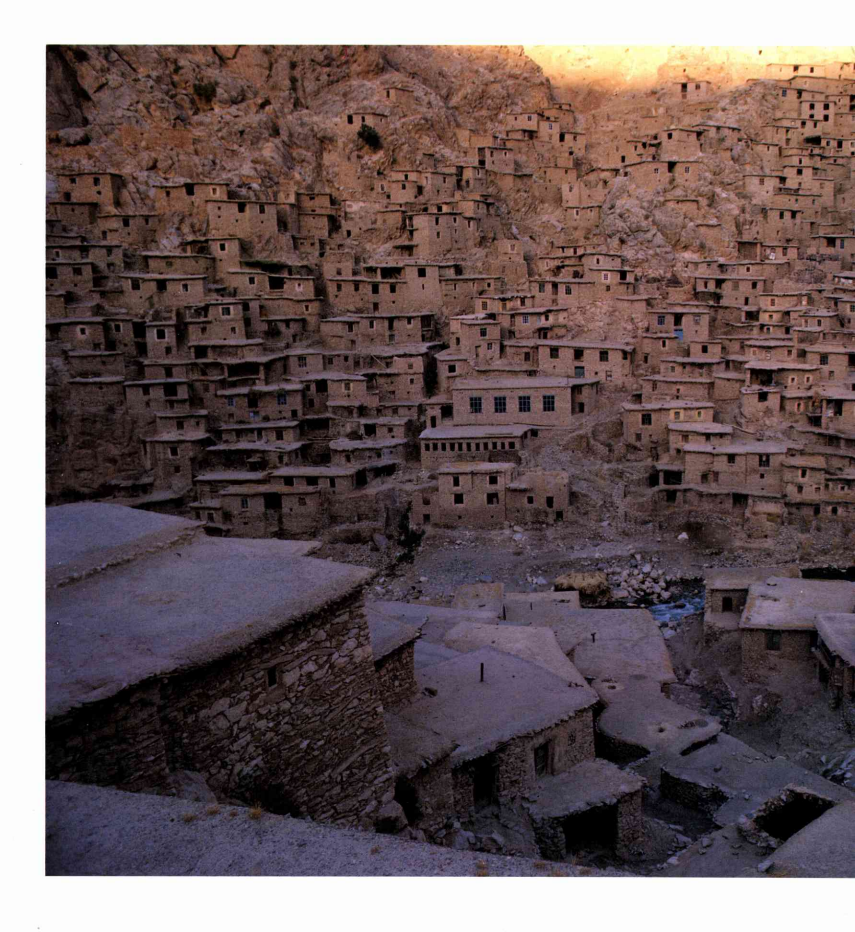




۴ - نمایی از خانههای سنگی هورامان تخت. اغلب خانههای کوهستانی در کردستان به صورت خشکه چینی (قرار دادن سنگهابدون ملاط بر رویهم) ساخته می شوند در سالهای اخیرحد فاصل سنگها را با سیمان بندکشی می کنند.

4- A view of a part of the Hawraman-e-Takht village. Until recently stones were put on top of each other with no mortar in between for building houses.

. منطقه هورامان تخت. منطقه هورامان منطقه هورامان منطقه هورامان - 5- The windows of a house with vines in Hawraman.



۶ - روستای پلکانی «پلنگان» (پالنگان) در کنار یکی از شاخه های رود سیروان. این روستا مقر حکام محلی از طایفهٔ کلهر و سپس هلو خان معروف از خاندان اردلان بوده است. دژ معروف پلنگان که در نزدیکی این روستا قرار داشته، در پایان دورهٔ صفوی نابود شده است. منطقهٔ ژاورود.

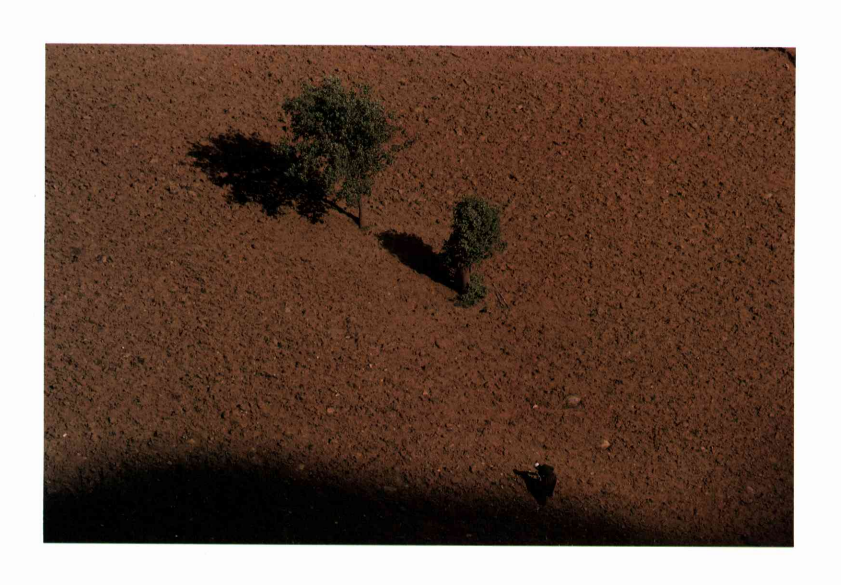
6- A terraced village where "Leopards' Castle" (Palangan) is located; a strategically unconquerable spot intended as the head-quarter of the local governors such as "Kalhors" and later, the famous "Halow Khan" from the Ardalan family. The castle was destroyed at the end of the "Safavid" era in the 17th century. "Zhav-Roud" district.



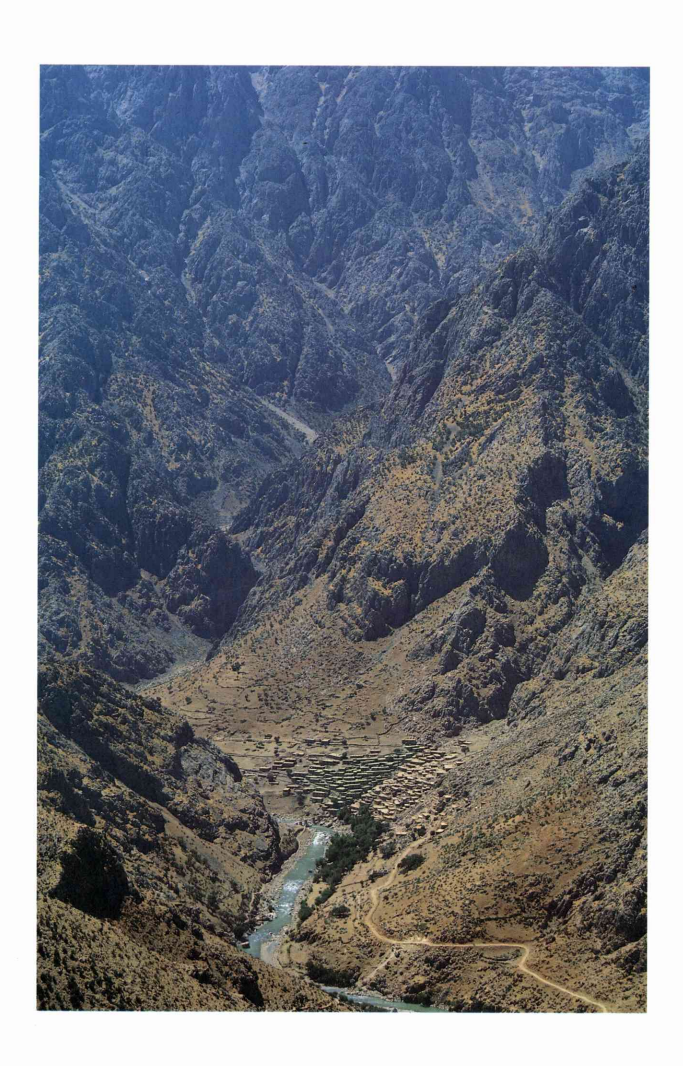
۷ - دو پسر کرد از روستای اُزباش کندی، بین سقز و تکاب. 7- Two typical Kurdish boy from Ozbash-Kandi village between Saqqez and Tekab.

ه - دختری از روستای شیدا، بین قروه و بیجار. 8- Untrustful and shy. A village girl from Sheyda, between Qorveh and Bijar.





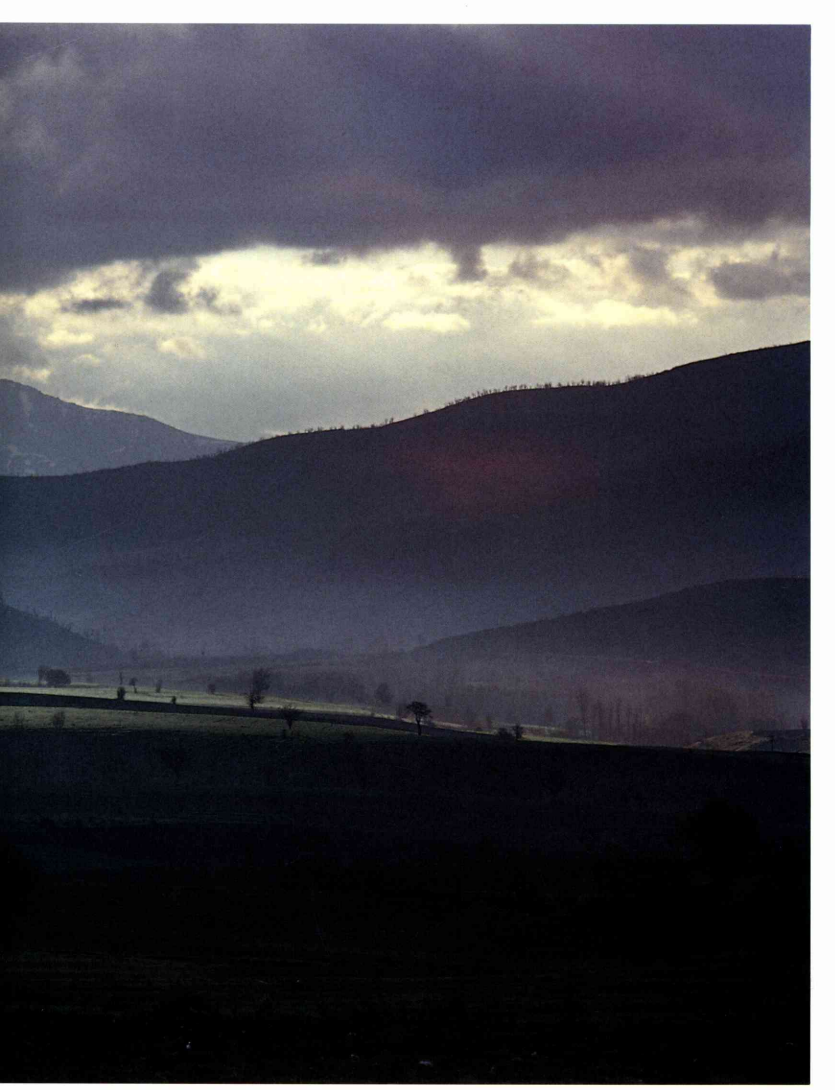




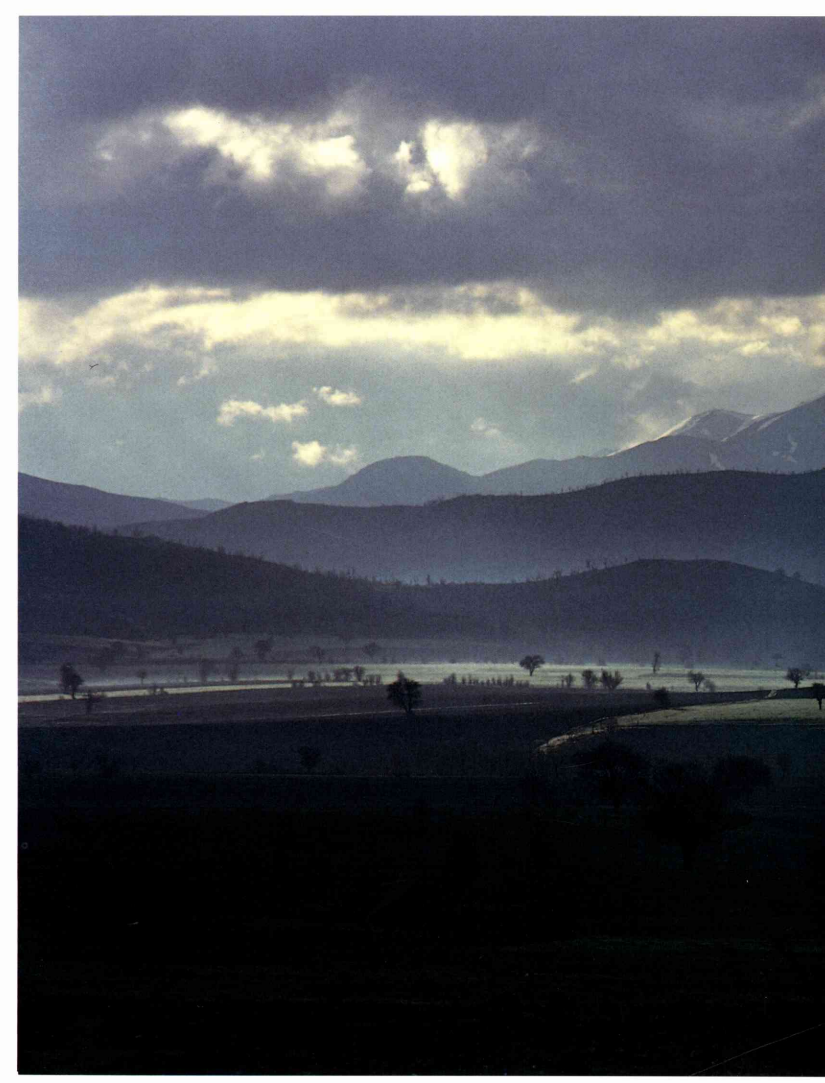
۱۲ - روستای دیوزناو در دامنهٔ کوه شاهو و برکنارهٔ یکی از شاخههای رود سیروان. منطقهٔ ژاورود.

12- Divaznau, a village in one of the deep vallyes of the Shahu mountain on the river Sirvan, in the Zhav-Roud district.

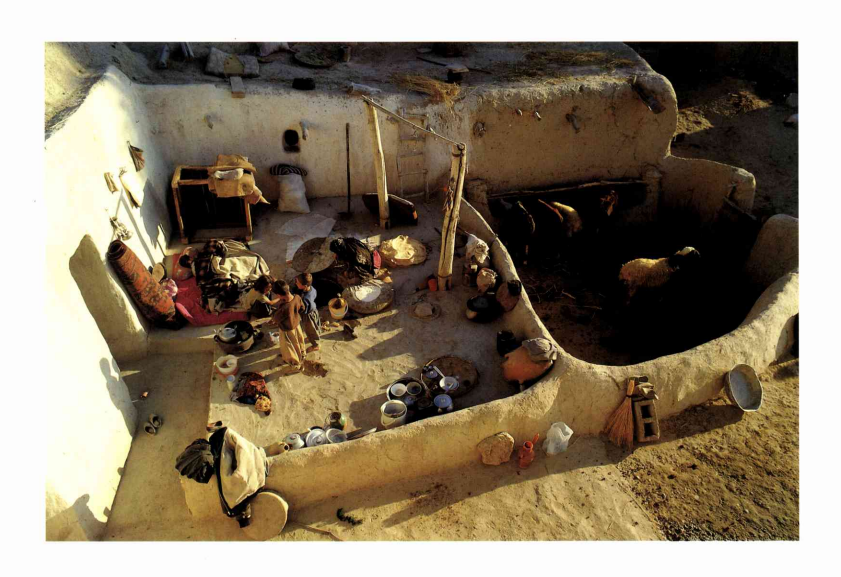


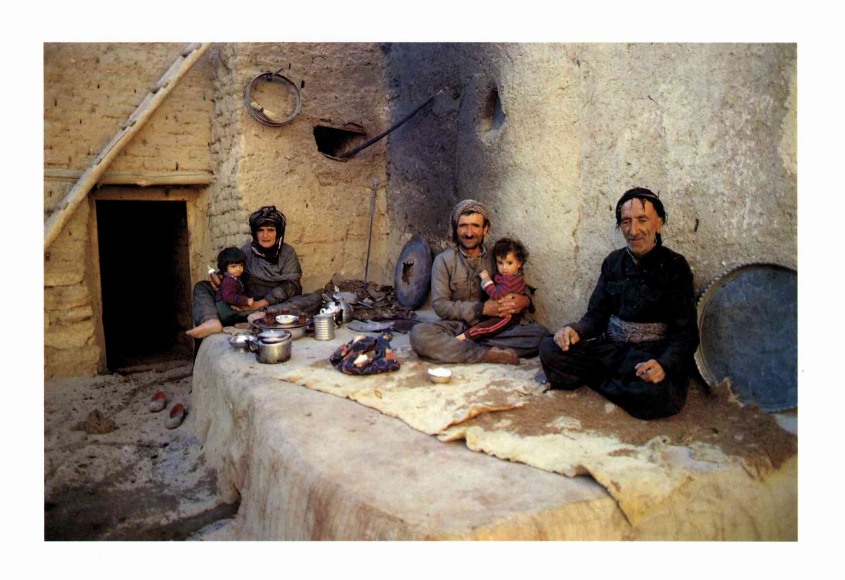


۱۴ - اوایل بهار نزدیک پیرانشهر.



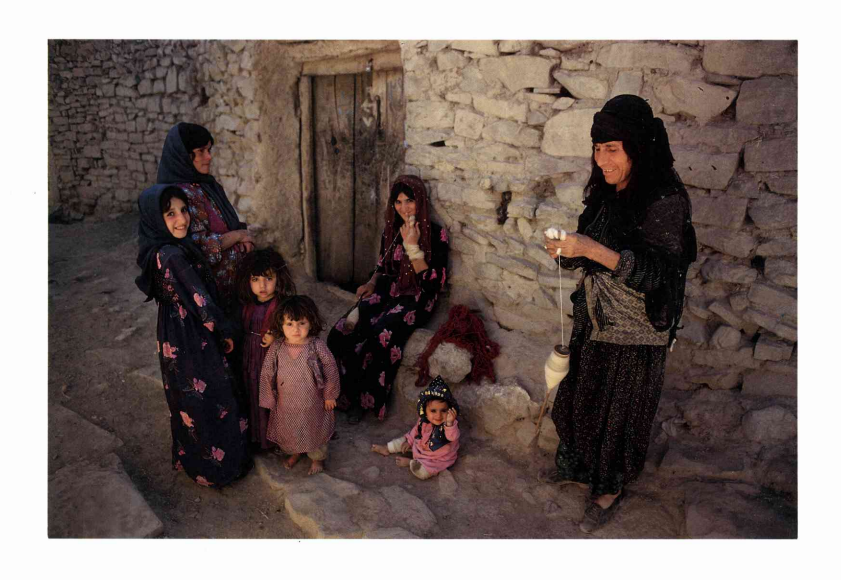
14- Early spring, near Piranshahr.



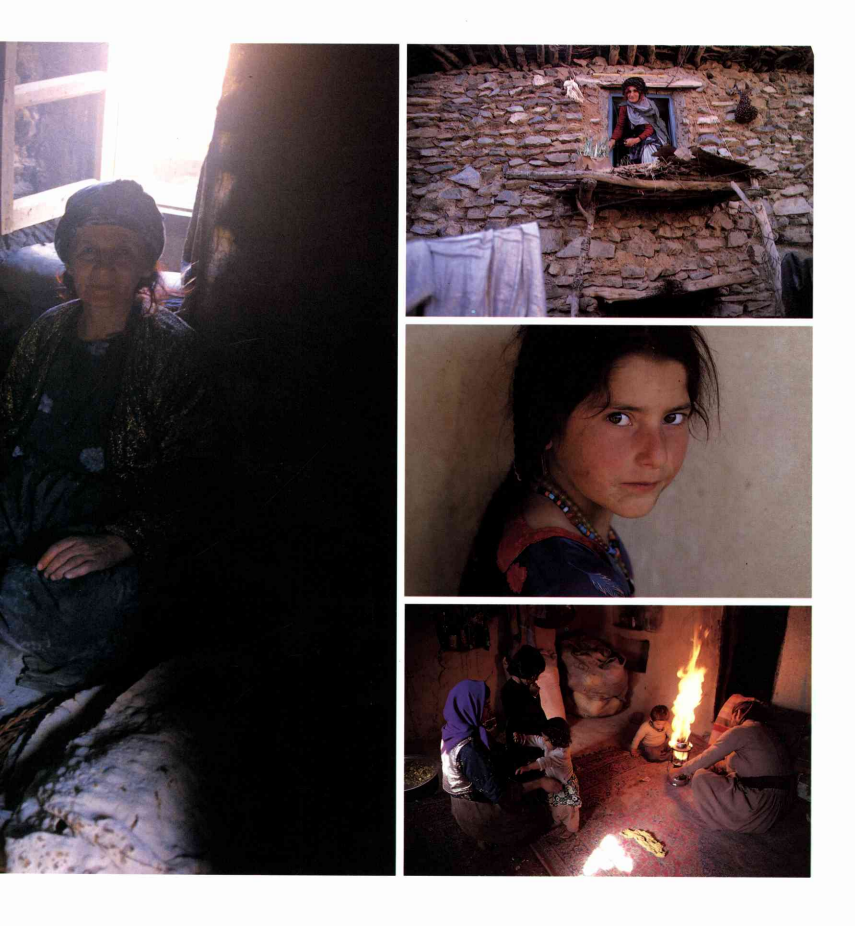


۱۶ - یک خانواده کرد هنگام صرف صبحانه در روستایی نزدیک دیواندره.

16- A Kurdish family having breakfast in a village between Divandareh and Saqqez. A village house made of clay and straw with platform on the outside of the only room of the house; a place for sleeping, sitting and having meals, as well as visiting friends.







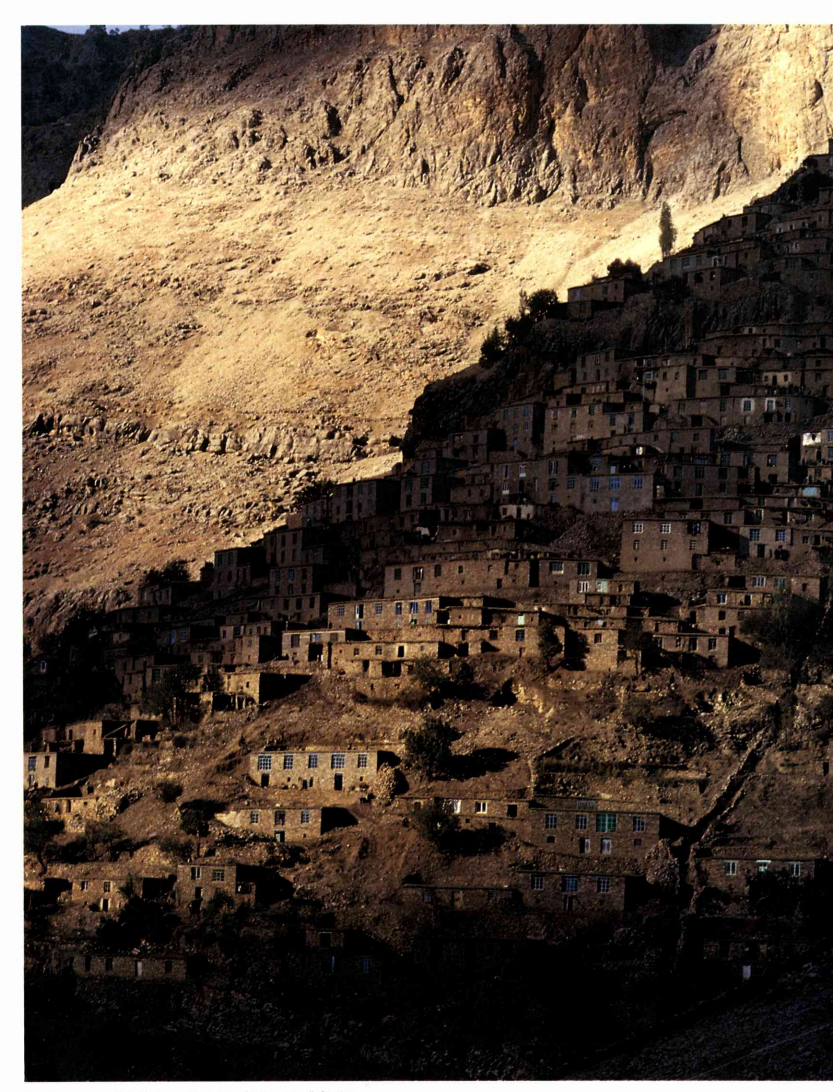
۱۹ - چیدن پیاز از باغچه خانه! کف دستی خاک اگر باشد کرد کشاورز قابلیاست. روستائی نزدیک بانه.

19- Digging onions from the home-garden! A handful of soil, and a Kurdish farmer knows what to do with it. A village near "Banah"

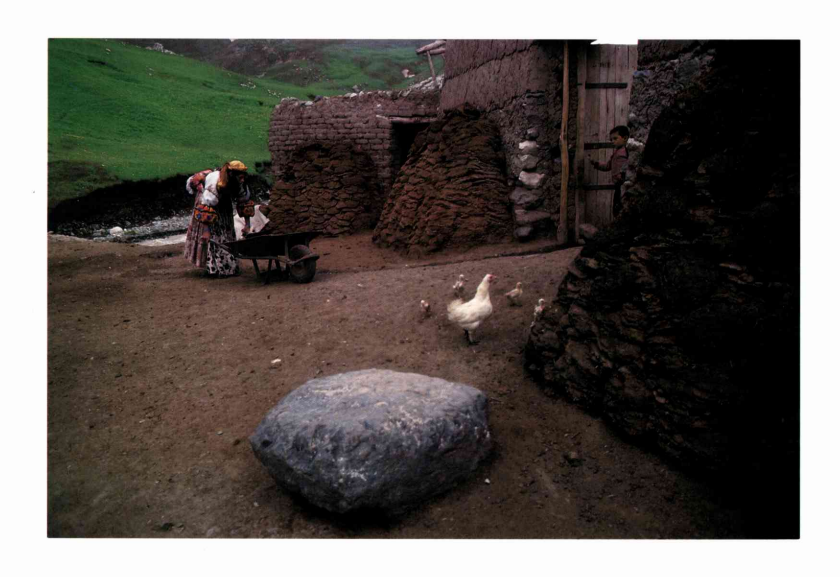




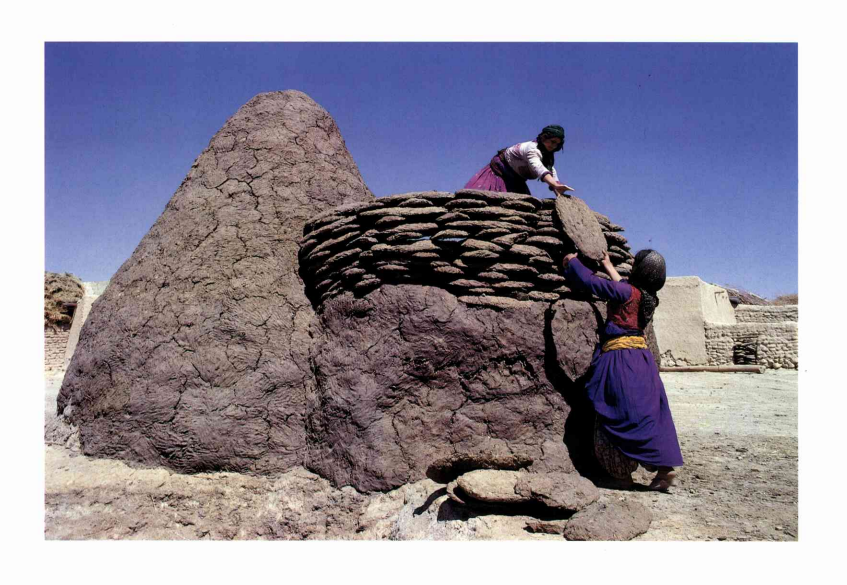
۲۳ - روستای هورامان تخت مرکز منطقه هورامان.



23- "Hawraman-e-Takht" village, the centre of "Hawraman" district.



<sup>24-</sup> A woman from the sedentary Millan tribe, supplying fuel for winter. "Beleh Sour" village near "Khoy".

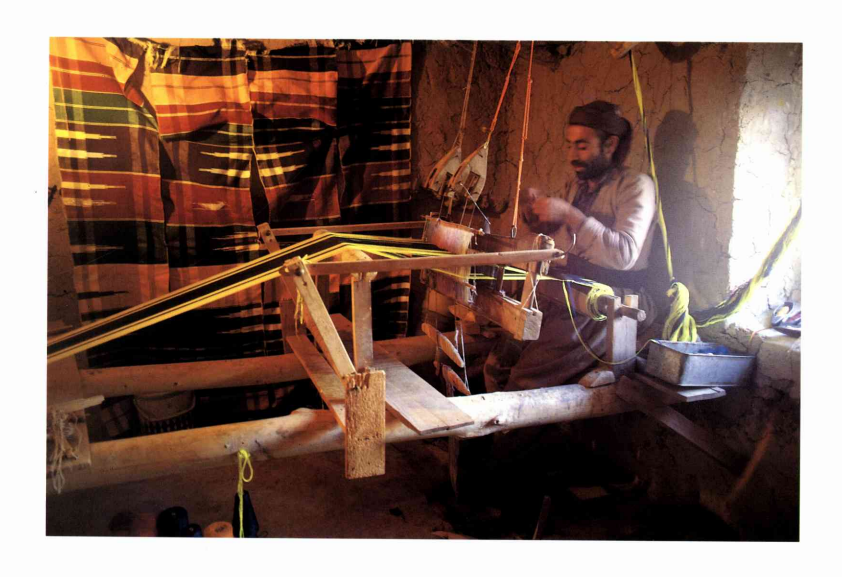


۲۵ ـ ساختن کوشکهلان (مخروطی از تاپاله) ذخیره سوخت برای زمستانهای طولانی. روستای زرده کمر نزدیک بیجار.

25- "Kushkelan" a cone of "Tapaleh", the main source of energy for Kurdish villagers. It is made of dungs from domestic animals. After drying it in the sun, it is stored for the long and cold winters. A village near Bijar.

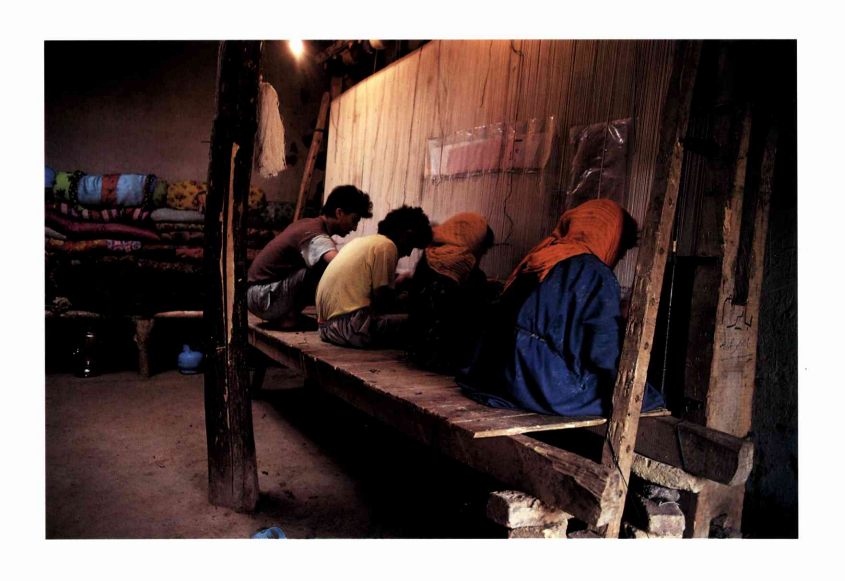


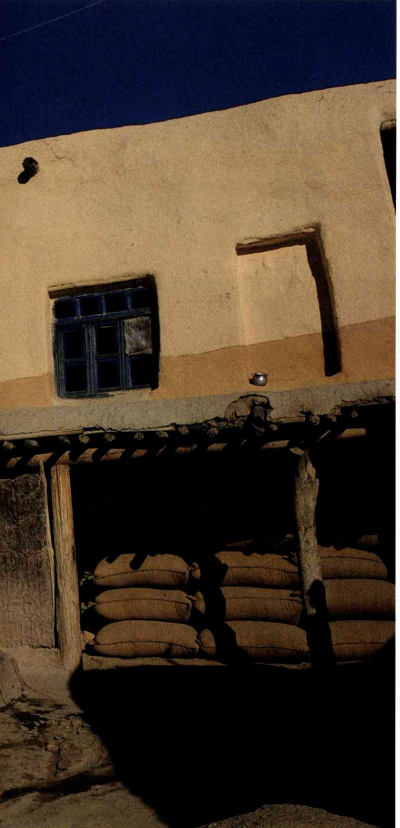


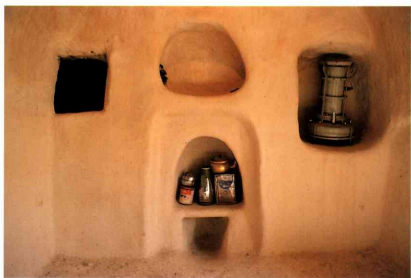


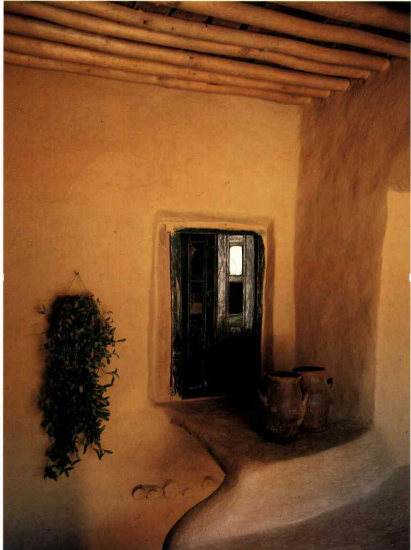
۲۸ - مرد بافنده کرد (جولا) در حال پارچهبافی. نمونه بافته ها بردیوار دیده می شود. روستای نوین.

28- A textile weaver (Jula). A Kurdish man weaving a type of cloth (brocaded silk) using a technique as old as textile weaving itself. Novin village, Hawraman district.







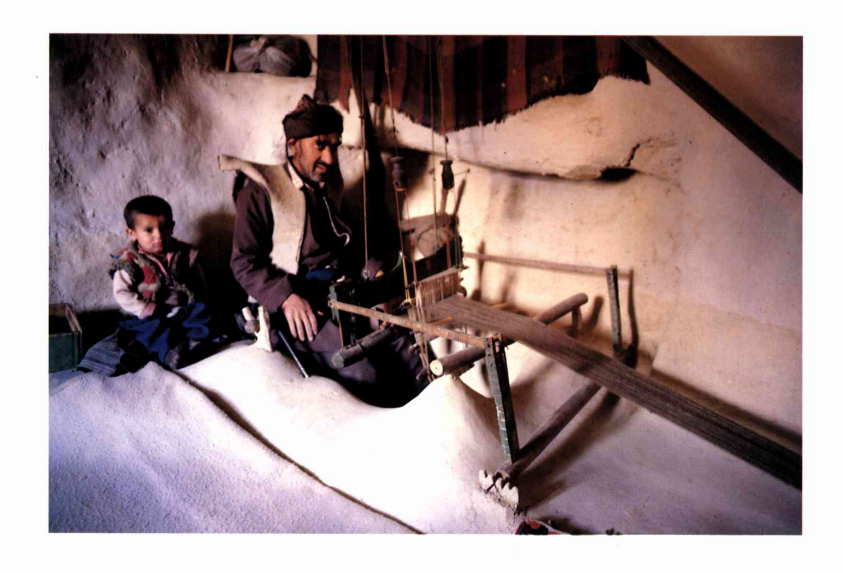


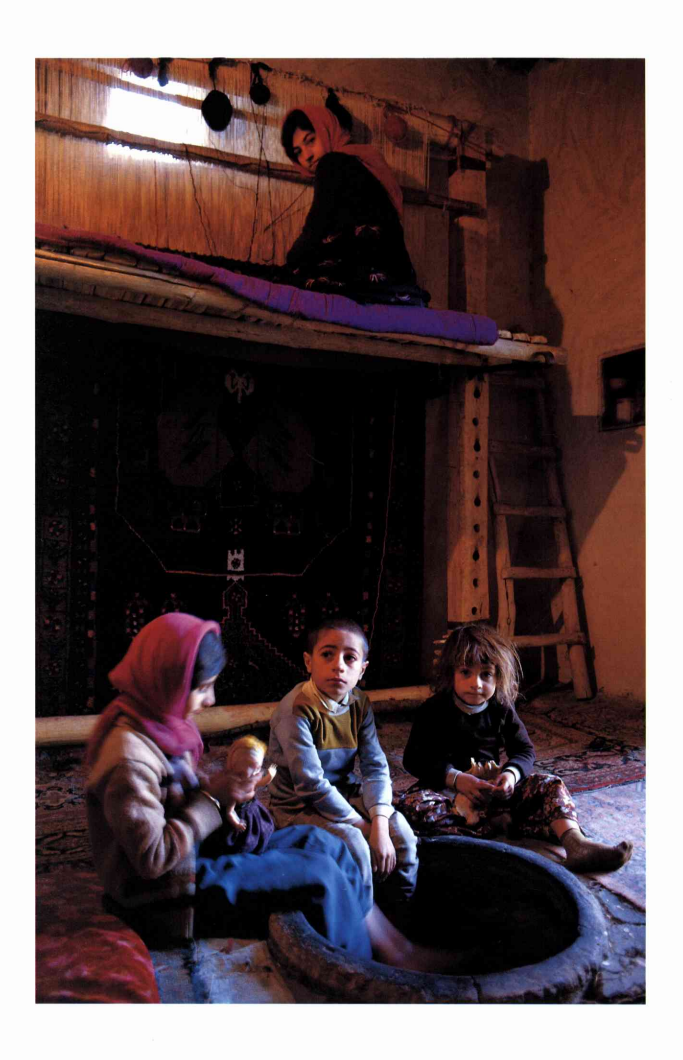
۳۰ - رف و طاقچههای گلی خانهای نزدیک قروه.

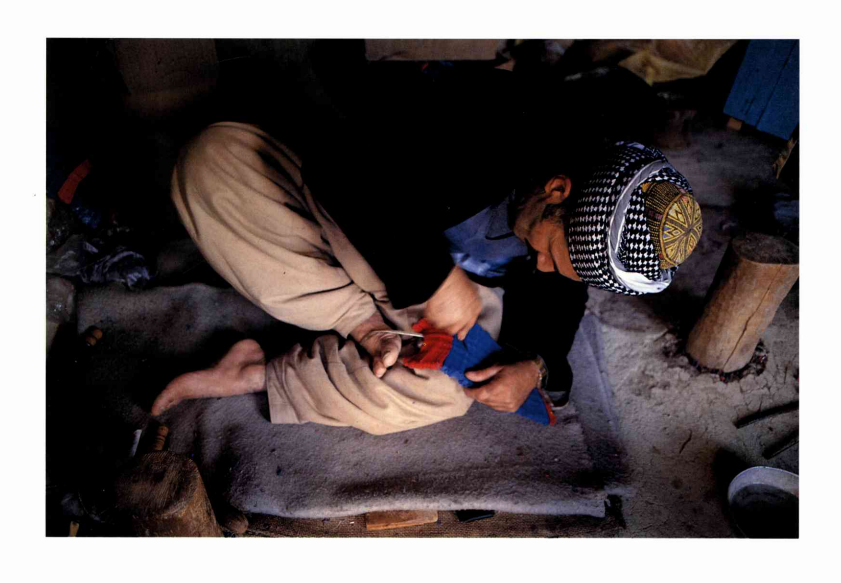
30- A clay shelf inside the wall of a room from a house near Qorveh.



۳۴ - کودکان با بقایای گرمای تنوری که در آن نان پخته شده، خود را گرم میکنند و خواهر بزرگ تر قالی می بافد. روستای بلبان آباد. 34- Children playing while an older sister works at a carpet loom. Bolban-Abad village.







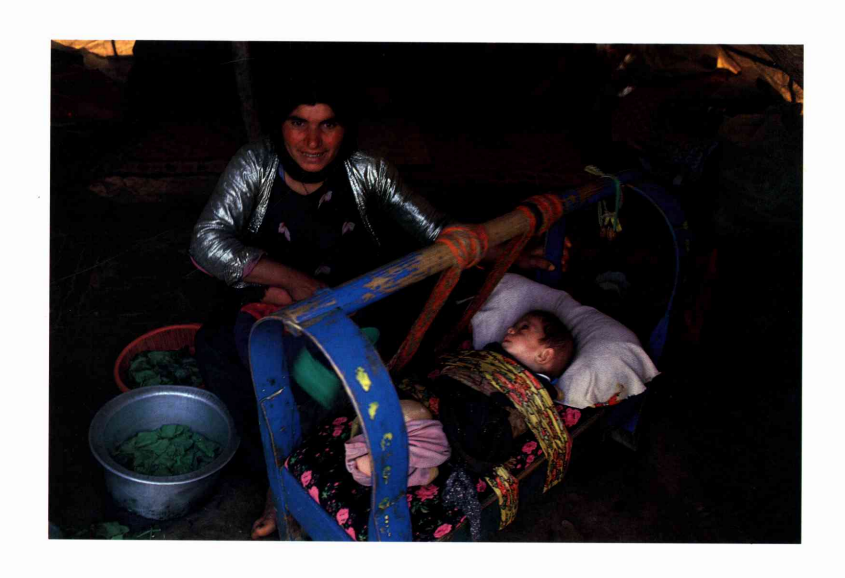
۳۵ - تهیهٔ تخت گیوه «کلاش» که از صنایع دستی معروف کردستان است. روستای حجیج، منطقهٔ هورامان.

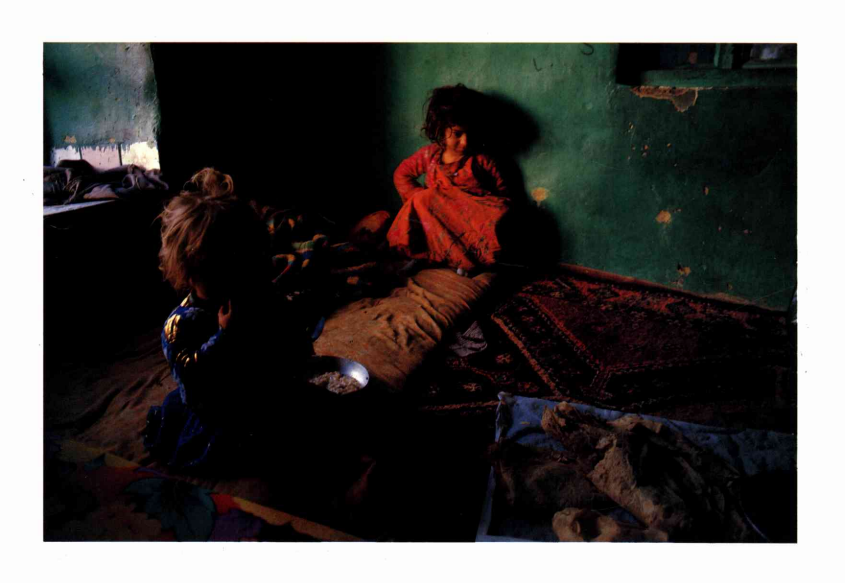
35- Hajij village in the Howraman district. An old man making "Klash", a traditional and very practical shoe which ranks among the major Kurdish handicraft products.



۳۶ ـ کبک پرنده ای خوش یمن و مورد علاقهٔ کردها است. او را بخاطر صدا و قابلیت رام شدنش دوست دارند. از آن در صید هم جنسانش نیز استفاده می شود (کبک را در جایی پنهان می کنند و او با صدایش کبکان را به سوی خود فرا می خواند). گفته می شود که کبک در اسارت تخم نمی گذارد.

36- Partridge is favourite bird of the Kurds. They believe it brings good luck. It is favoured for its song and because it can be tamed. It is also used in hunting. It attracts other birds of its kind with its song to the place where the hunter is hiding. And it is said that partridges do not lay eggs in captivity.





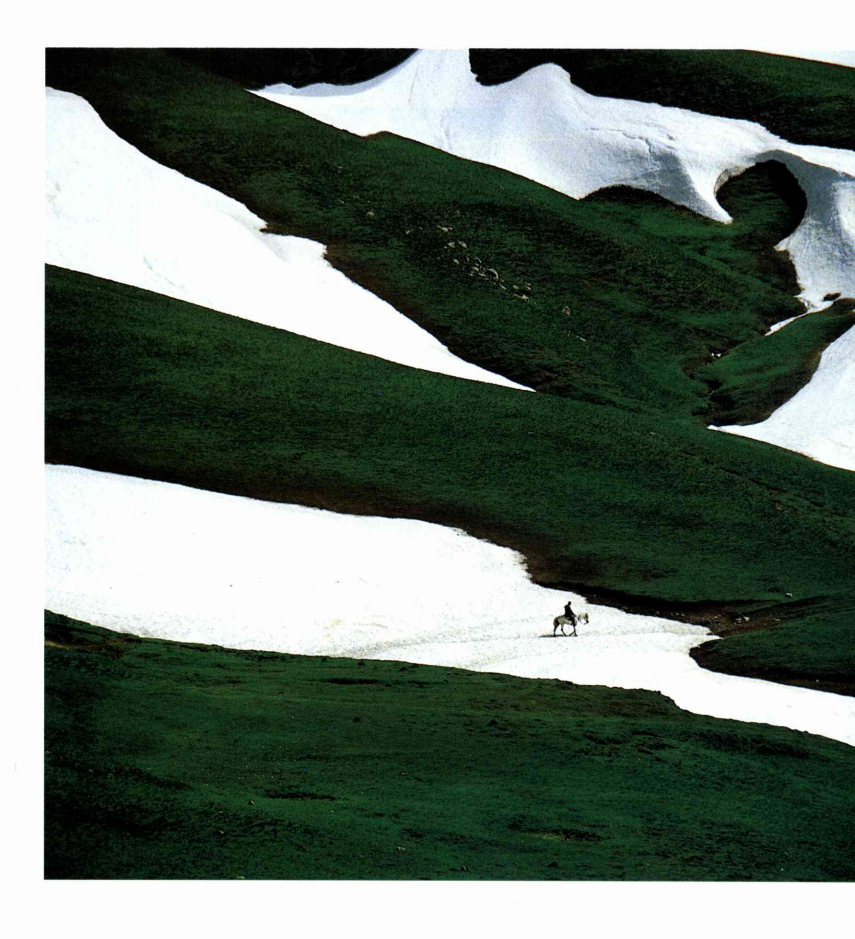


۳۹ - زنان در حال گردآوری گیاهانی که مصرف خوراکی و داروئی دارد. اوایل بهارنزدیک سِرُو، نزدیک مرز ایران و ترکیه.

39- Kurdish women villagers gathering medicinal plants, Sero village near the border of Turkey.

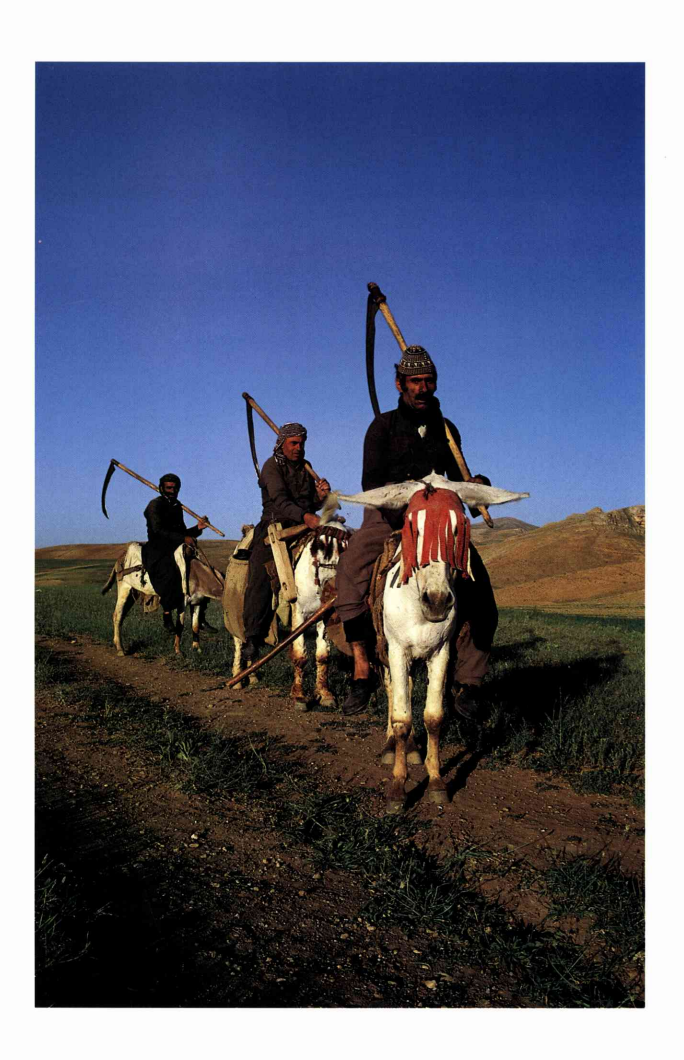
۴۱ - پسر جوان پس از خرید مایحتاج خانواده از بازار شهر به خانه بازمی گردد. 41- A young villager lad returning home after shopping in town.

۴۰ ـ یک روستایی کرد از روستای کلیسا. نزدیک خوی. 40- A Kurdish villager from Kelisa near Khoy, west Azarbaijan

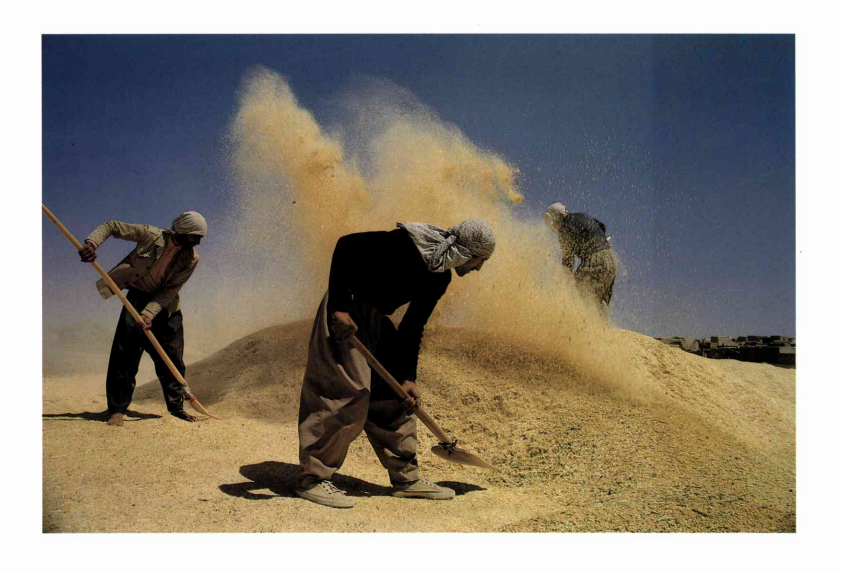


۴۲ - پس از ماهها کولاک و سرمای زمستانی و چشماندازهای پوشیده از برف، طبیعت زیبای کوهساران با خاک خیس و سبزههایی که به سیاهی می زنند اینجا و آنجا از دل برف سر برمی آورند. از این رو کرد اسفند را «رشهمه» می نامد.

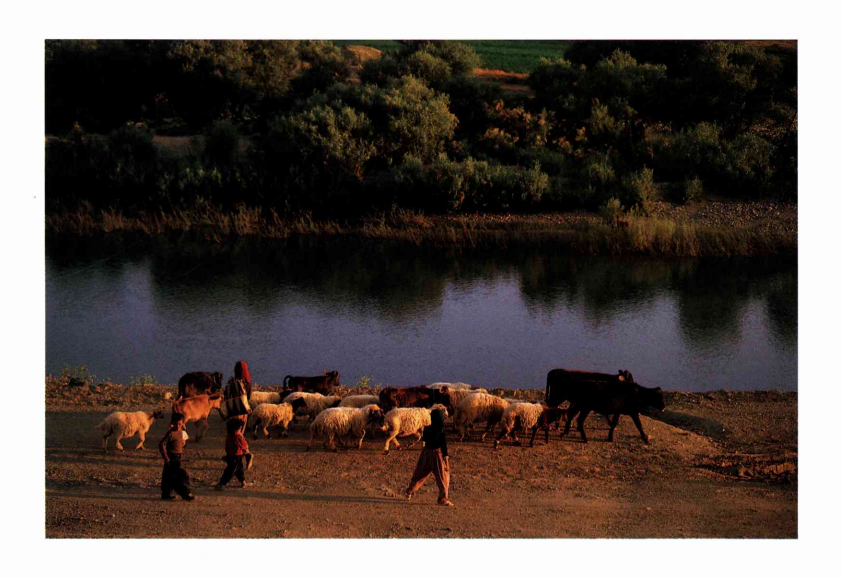
42- A view of green mountainous pastures of Millan tribe in late spring.



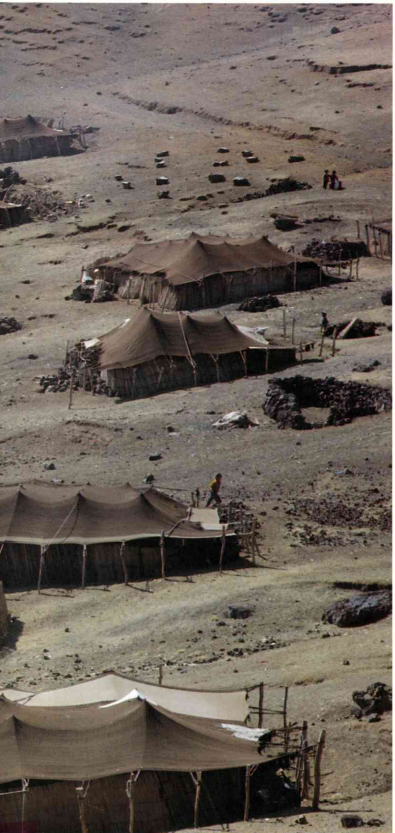
۴۳ - مردان با داسهای بلند دروی علوفهٔ مرتعی (که رهنتو). نزدیک سقز. 43- Men with long handled sickles (Karanto) used for harvesting fodder near "Saqqez".



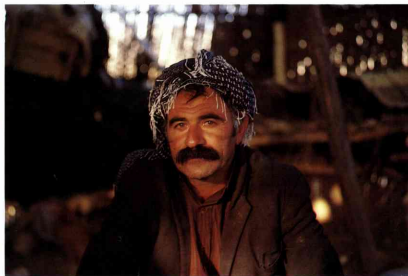
بیجار. (موسم برداشت محصول) درروستائی نزدیک بیجار. 44- Late September in a village near Bijar. Traditional methods with primitive hand tools are still used in most villages in Kurdistan to harvest the wheat.

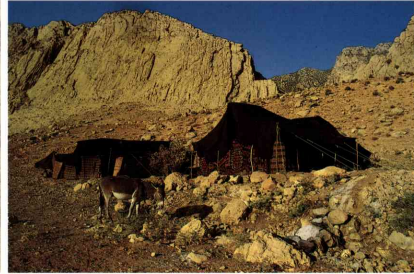












۴۷ - زنان عشایر از ایل جلالی در حال برداشتن آب از چشمه. آرارات (اگری داغ) پاسدار زندگی ایل بر دشت سایه افکنده است. نزدیک مرز ترکیه.

47- Women from "Jalali" tribe, taking water from the spring. "Ararat" (Agri-Daq) mountain guard. Tribal life casts its shadow on the plain near the turkish border.

۴۸ - بازمانده ای از ایل بزرگ سنجابی که در ابتدای قرن حاضراز ایلات بزرگ و بانفوذ کردستان محسوب می شد وامروزه اکثراً اسکان یافته اندیا درمسافتهای کوتاه کوچ می کنند. نزدیک کرند.

48- One of the survivers of the large Sanjabi tribe near Kerend. Most of the members of this tribe one of the most important and influential Kurdish tribe in the beginning of the present century have now settled down.

۴۹ - چادرهای عتبایر نیمه کوچرو از بقایای ایل گوران طایفه قلخانی. نزدیک مرزعراف. 49- Tents belonging to the semi - migrant, herding Kurds from Guran tribe, Qalkhani clan near Iraq border.



۵۱ - چهار زن کرد از ایل جلالی در حال کوچ به زوزان (بیلاق) نزدیک کلیساکندی. پوشش زنان در بسیاری از ایلات ایران علاوه بر آنکه مشخص کننده ایل و طایفه خاصی است، تأهل و تجرد زنان را نیز نشان میدهد. (در این جاتفاوت در شیوه بستن سربند است)

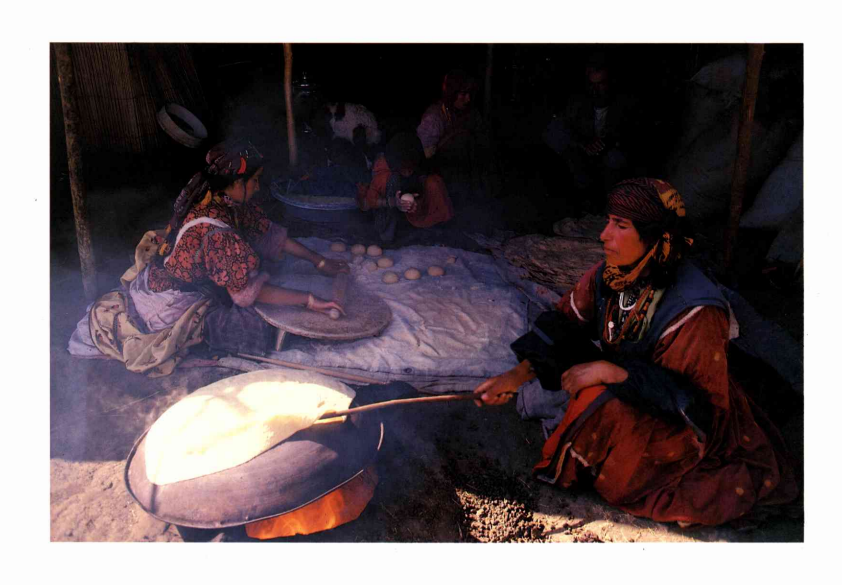
51- Four Kurdish women from "Jatali" moving towards "zozan" (yaylaq) near "Kelisa-Kandi". In most Iranian tribes, women's clothing not only signifies their tribe and particular clan, but is an indicator of their marital status. (Here, the difference lies in the way the head-band is used.).

۵۰ - «زوم» ، «زومه» ، «هوبه» یا اردوگاه تابستانه عشایرکرد آذربایجان غربی. این اردوگاهها که تا پانزده چادر از واحدهای دامدار را دربر میگیرد، در زوزان (پیلاق) تشکیل می شوند و اغلب از یک تیرهاند و مرتعی مشترک دارند. اگریچای نزدیک مرز ترکیه. SO- A camp made of tribal Kurdish tents in Agrichai near the Irano-Turkish border. Most of these camps which are composed of up to 15 tents are herding units with a common right to use the pasture. They mostly

accommodate the semi-nomadic herding Kurds.









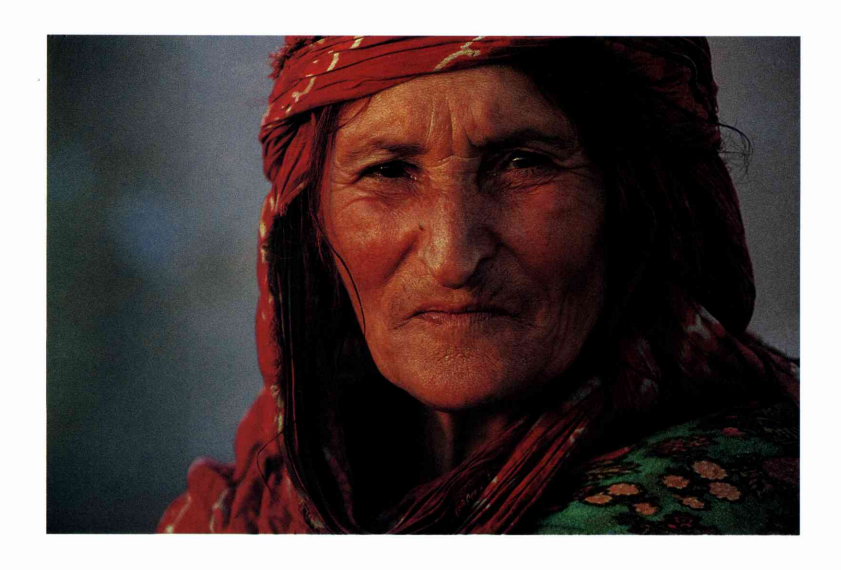
۵۳ - عشایر کرد از ایل میلان در حال شست وشو در کنار رودخانه ای که از ذوب شدن برفهای اواخر بهارگل آلود است. ییلاقی ایل میلان نزدیک روستای کلیسای کندی از توابع خوی.

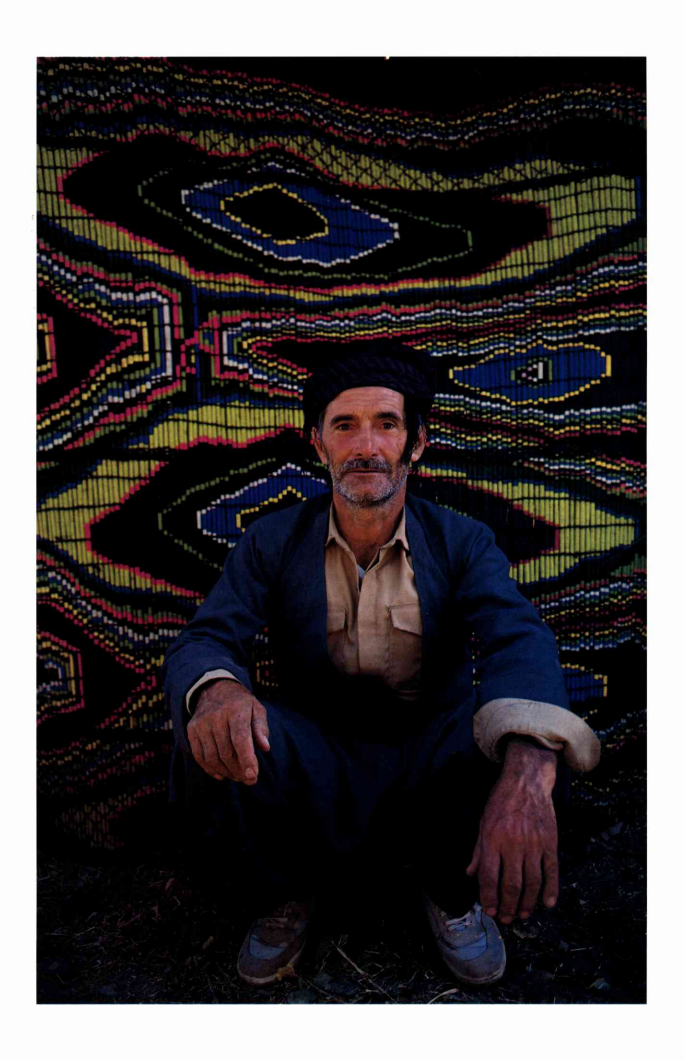
53- The Kurdish women of the Millan tribe, washing dishes beside a river, muddy with melt water from winter snows in late spring. The yaylaq (summer camp) belonging to the Kurds of the Millan tribe, near the village of Kelisa close to Khoy.





وه. مردی درهِوار (بیلاق) در جلوی چیغی با طرح های جلید. نزدیک پاوه. 57- A Kurdish farmer from Paveh in front of the Chikh or the straw mat used around the tents or arbours.





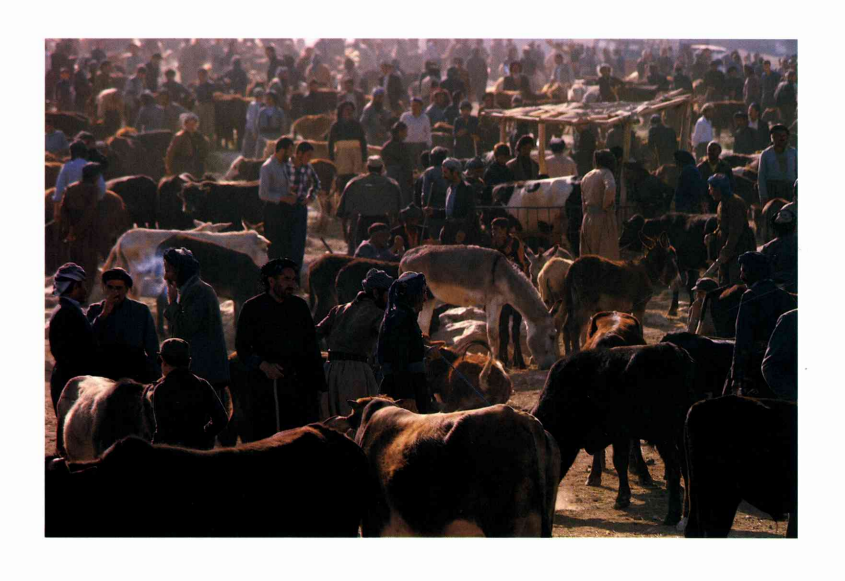


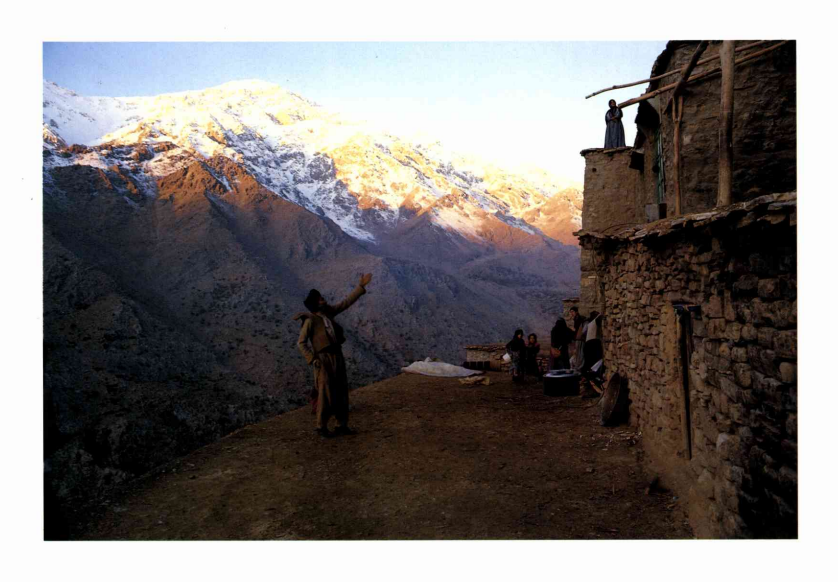
۵۸ – «نهوروز» فروردین. بین نقده و پیرانشهر.



 $58\text{-}\ Now\ rooz,\ the\ biginning\ of\ the\ Persian\ new\ year\ between\ Naqadeh\ and\ Piranshahr.$ 







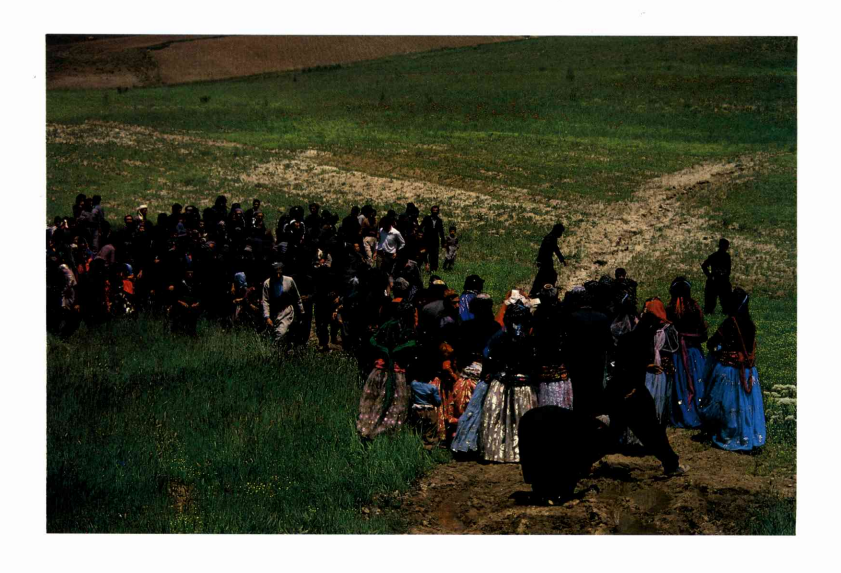


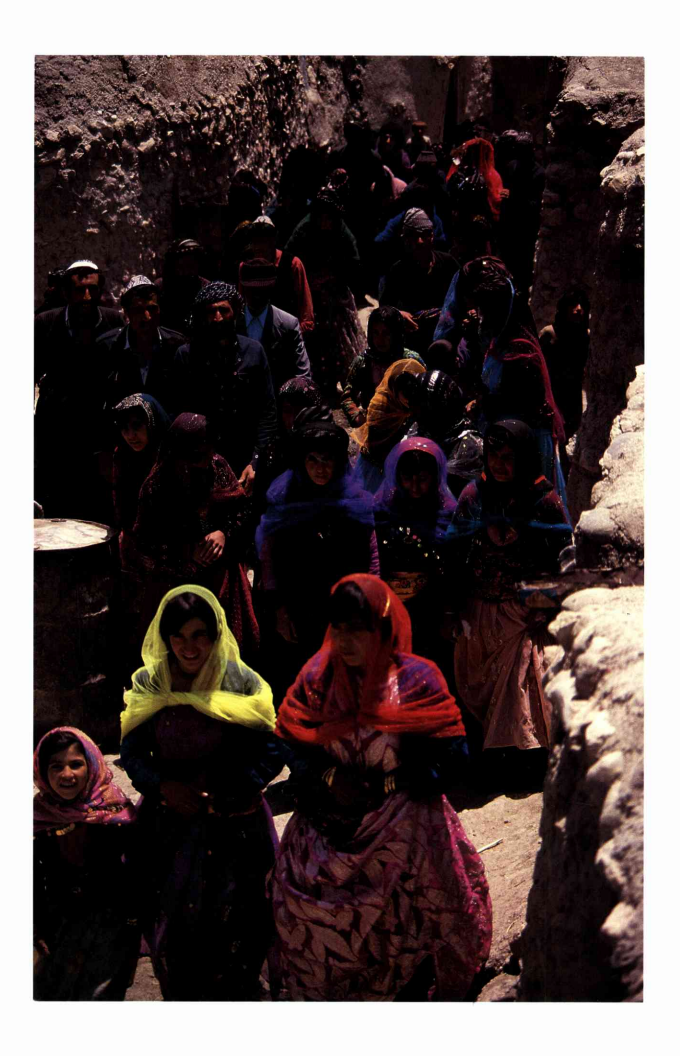
۶۴ – تازه عروس کرد. دهکده اُزباش کندی بین سقز و تکاب. 64- A young bride, Ozbash-Kandi village, between Saqqez and Tekab.





۶۶ - مشایعت عروس در کوچههای روستا. اُزباش کندی. 66- Escorting the bride in the village lanes Ozbash-kandi.

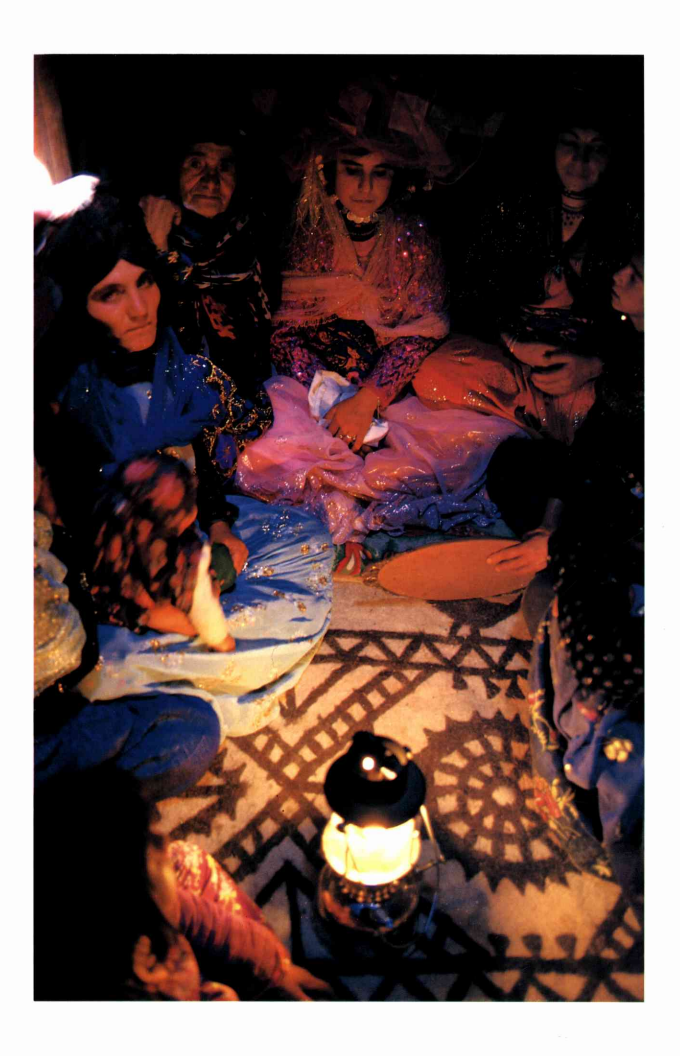




۶۸ - عروس، چراغ، آئينه. 68- A bride among her relatives.



97 - سیاهی دور! خوش قدم پیشاپیش عروس با چراغ می آید. 67- May darkness Keep away! the lucky one comes ahead of the bride, lantern in hand.



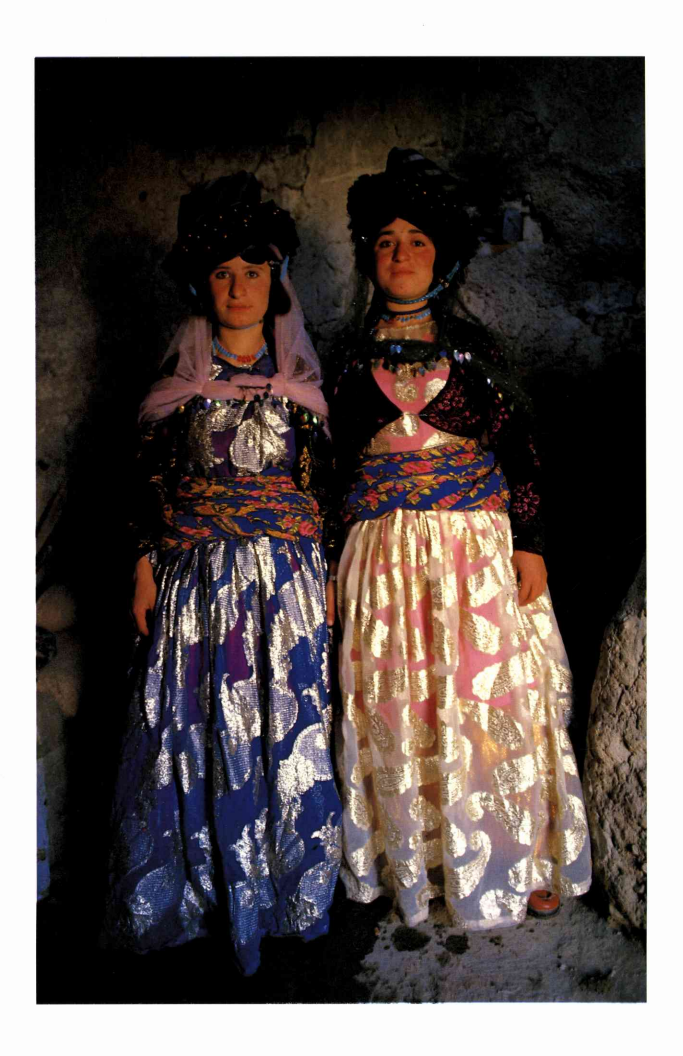
۷۰ - دو ساقدوش عروس نزدیک سقز.

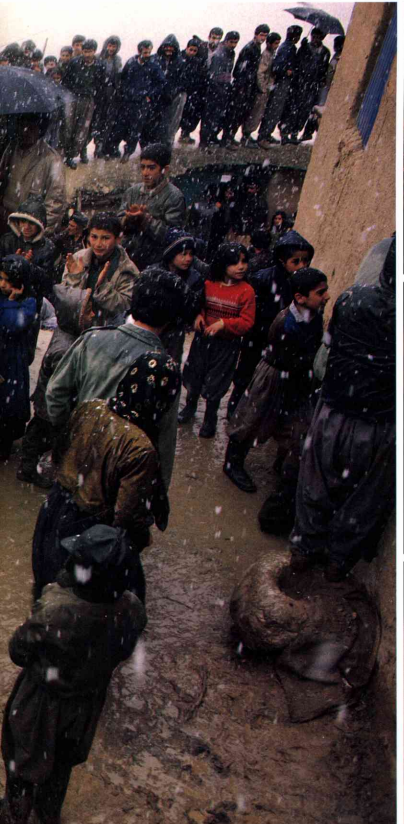
70- Tow of the wedding guests in their traditional costumes, near Saqqez.



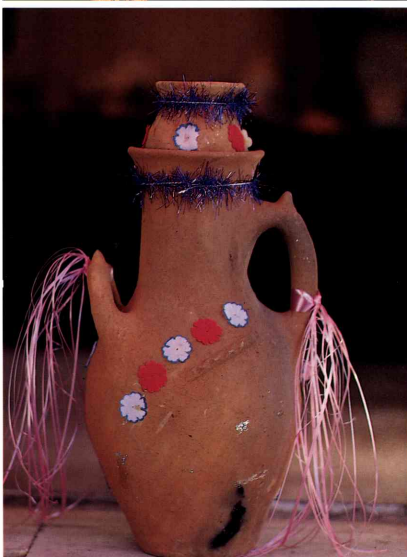
۶۹ - فروشنده هورامانی با پارچههای رنگین و زریدار که درمیان زنان کرد طرفداران زیاد دارد.

69- A Hawraman vendor of colourful brocade materials with distinct patterns. The seller who is well-acquainted with the customer's taste, has put on the traditional costume himelf.









 ۷۱ – عروس و شویش در میان نزدیکان و میهمانان، در برابر چراغ و آنینه. روستای کر آباد نزدیک مربوان.

71- The bride and her husband among their relatives and wedding guests, Kar-Abad village, near Marivan

۷۲ - کوزه آب، نماد روشنائی و باروری را زنان برای مراسم ازدواج می سازندو تزئین میکنند و با کوزهٔ کوچکتر که نماد زایش است، پیش از عروس به خانه داماد می فرستند تا عروس در شب عروسی ازآن آب بخورد.

72- A decorated Jug containing water; A symbol of light and fertility made and decorated by women and used on wedding occasions. A smaller jug used as a symbol of birth-giving, completes the larger one.

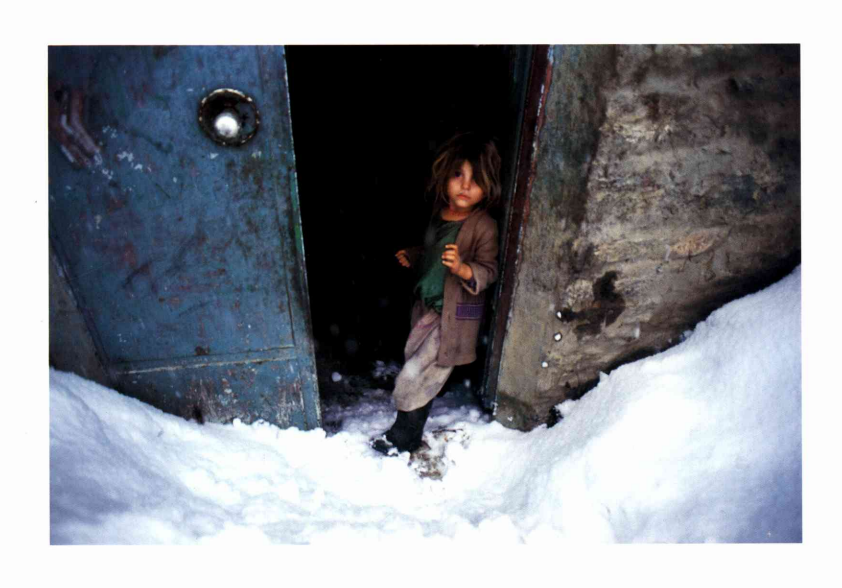




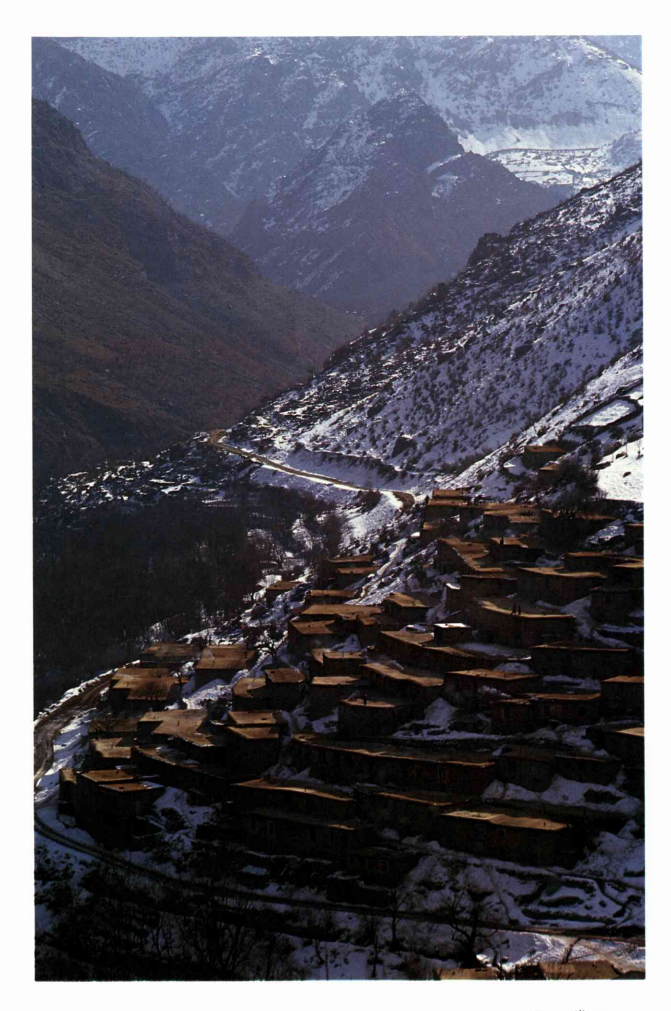
۷۴ - برفروبی همگانی درروستای هورامان تخت.



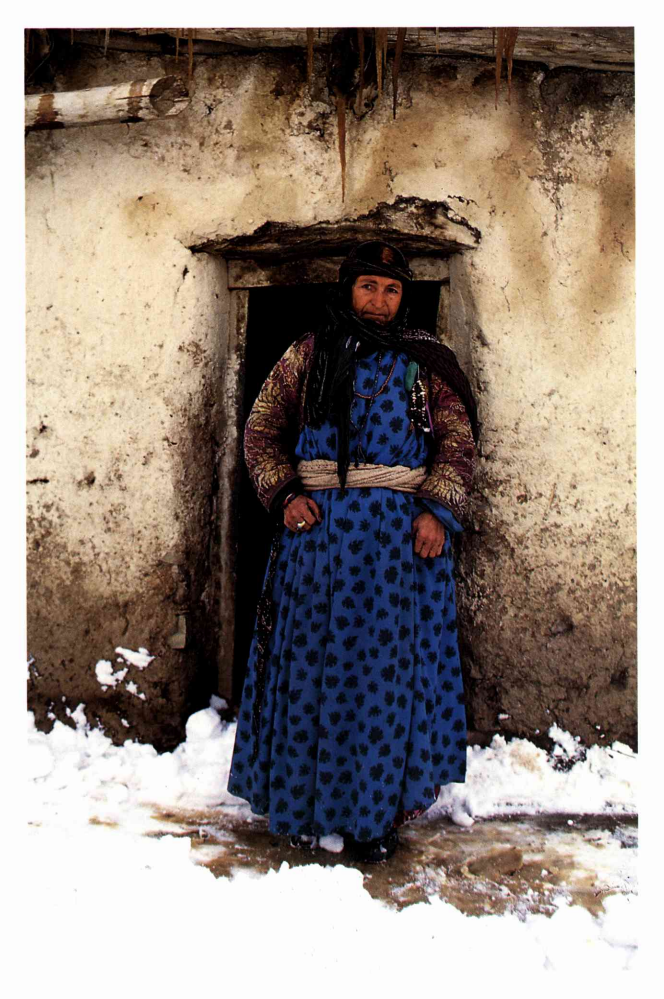
74- Shovelling the snow in "Hawraman-e-Takht" village.







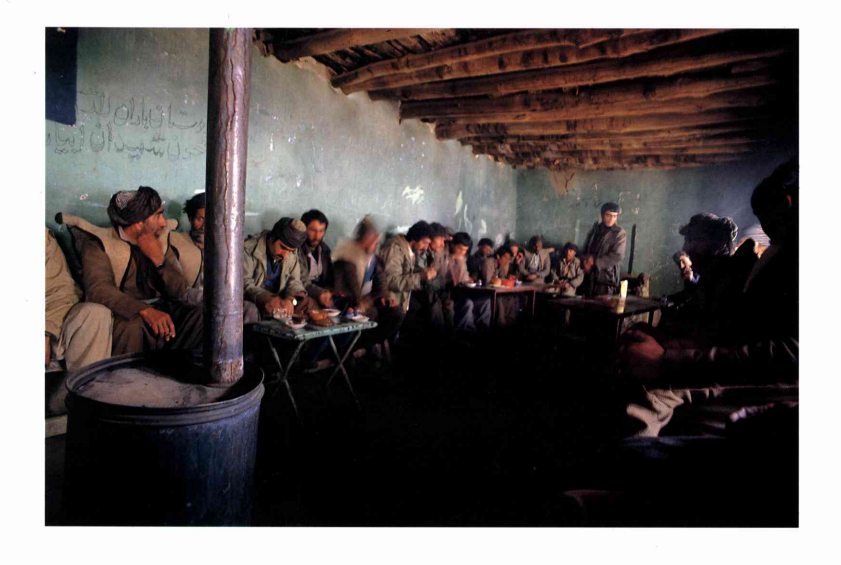
۷۷ - روستای بُلبَردر زمستان. 77- "Bolbar" village in winter.



۷۸ - مادرسالار 78- The matriarch.

۸۰ - به یاد پیروان مهر یاری دهندهٔ جنگاوران، دلاوران و کشتکاران و بزرگداشت زایش دوبارهٔ هستی، طعامی متبرک از گوشت قربانی فراهم میکنند.

80- The followers of (Mythra?) who assists the warriors, the braves and the farmers. Cook a blessed meal with the sacrific's heart and liver, wheat, pomegranate seeds, beans, peas, onion, sweet basil, thyme, and a king of mint in seven pots at the Pir's house (an ancient Mythrium?) to pay tribute to rebirth and regeneration.





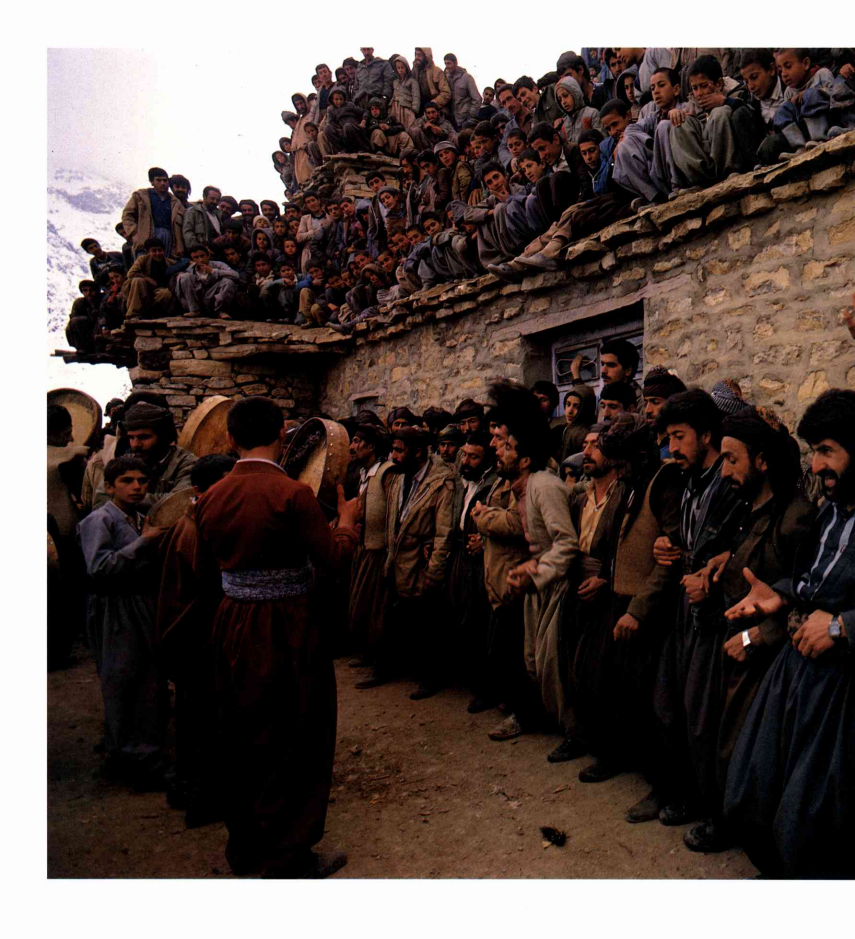


۸۱ - منظرهٔ روستای هورامان در مراسم آئینی پیر شالیار.

81- A view of a part of the village surrounded by heavy winter snow. Although Hawraman people are now Moslems for centuries, they still hold an annual festival on the 40th day of winter to commemorate the worship of "Mythra". The celebration is held in three stages, each in a day of three consecutive weeks. This feast is apparently held in commemoration of Pir-Shahriyar or Pir-Shaliyar, a holy man who cured a princess and married her. Pir which is the highest rank in Mythraism is the representative of Mythra on earth. On the first Wednesday of the second month of winter (21 Jan- 19 Feb.) walnuts from the orchard dedicated to the Pir are sent as a sign of blessing to the houses of the inhabitants by the custodian. People send sugar-lump, tea wheat, grains and other things essential for the feast in return.

۸۲ - همزمان با طلوع خورشید، خون قربانی را بر خاک میریزند تا بار دیگر با رستاخیز مجدد حیات برکت و زایش به زمین بازگردد.

82- The Sacrifice blood spurts on the soil with the first sun-rays. This is done to commemorate and follow Mythra, the God of light and prosperity, to assist resurrection and rebirth, by a person in whose family this duty is inherited. Others sacrifice their beats after him. Thus prosperity, and regeneration return to earth. The one who slaughters the sacrifice receives its heart and liver as a reward. The meat is taken to the Pir's house.



۸۴ - درغروب روزجشن مردان دست دردست، شانه به شانه یکدگر با صدای ترنم دفها به رقصی آئینی می پردازند و درموقع نواختن دف، با گفتن الله اکبرهای متوالی به حالت جذبه عارفانه ای فرو می روند.
 عارفانه ای فرو می روند. در تمام مراسم زنان از نزدیک شدن به آن نهی می شوند.

84- Dancing climax with the sound of Daf, reaching a mystic ecstasy in which one is united in spirit with the group, bodies become one and the "Ego" is forgotten.

۸۳ - حلقهٔ ذکر. اوج رقص وسماع با صدای دف، حالت خلسهٔ عارفانه ای است که در آن با جمع یگانه می شوند، «تن» هایکی و «من» فراموش می شود.

83- A circle of men dancing in a mystic ecstasy with the rhythm played on Dafs (kind of musical instrument) in the evening of the sacrifice day. They perform this ritual dance with their hands holding and shoulders touching. Despite the fact that most Kurds are Sunni Moslems, this dance is passed on to them from the ancient times.



۸۶ - بیماران، حاجتمندان و بر پاکنندگان مراسم در انتظار پختن آش متبرک.

86-Believers, those who are in need and the sick people who wish to be cured, at the Pir's house waiting by the pots of the blessed soup. A mentally disturbed man is waiting in a corner among his relatives in anticipation of his cure.

۸۵ – تدارک آش نذری در خانهپیر. روزبعد نیز پساز صرف آش و خواندن نمازمغرب در خانهپیر جمع میشوند. مردم معتقدند که خانهپیر همهرادرخود<mark>-</mark>جای میدهد.

85- The interior of the Pir-e-Shahriyar's house with platforms at both sides occupied in the past by five different tribes who would each sit on a special place. Following many arguments, large windows have replaced the small ones on the wall of the house.



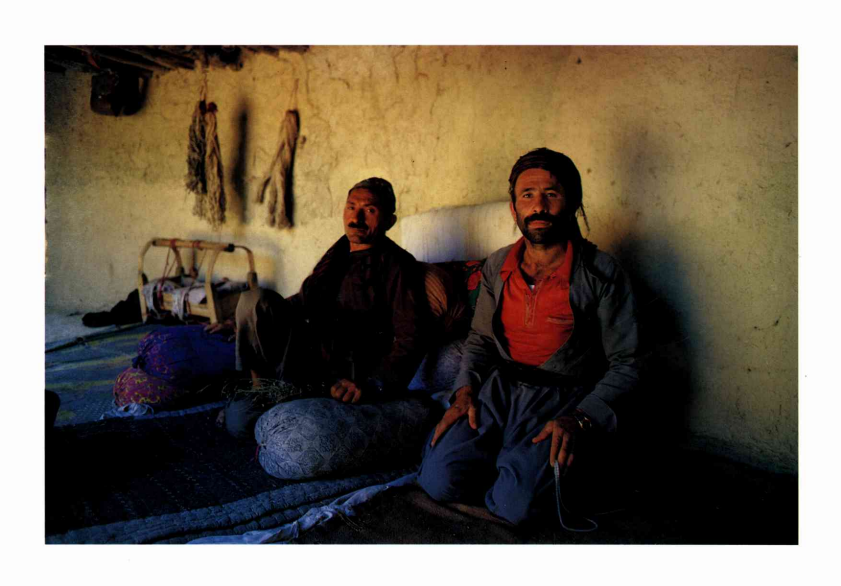
۸۸ - برگزاری مراسم ذکر در خانهٔ پیر شالیار. در بالای سکوی خانهٔ مردی تخت گیوهٔ بازمانده از پیر را برای تبرک دست به دست میکند و در پایین سکو، ماموستا (روحانی روستا) با عمامهٔ سفید نشسته است. پس از اجتماع مردم، نواختن دف و خواندن ذکر آغاز می شود.

88- Zekr rituals are held at the Pir-e Shahriyar's house, in a hall roughly as large as  $5 \times 10m$  located at the extreme of the house. A man holding a Tahkt-e-Guiveh left from the Pir is sitting on a platform at the end of the hall so the people kiss it for blessing. Mamosta (the village clergy) with his white turban, sits by the top platform. After all people gather, they play the Daf and start chanting the Zekr.

۸۷ - هر سال در نیمه اردیبهشت اهالی روستا و دیگر زائران به رسم تبرک و برای شفا قطعهای از تختهسنگی را که درکنار قبر پیر شالیار قراردارد، کنده با خود میبرند. و براین باورند که سنگ دوباره سبز خواهدشد.

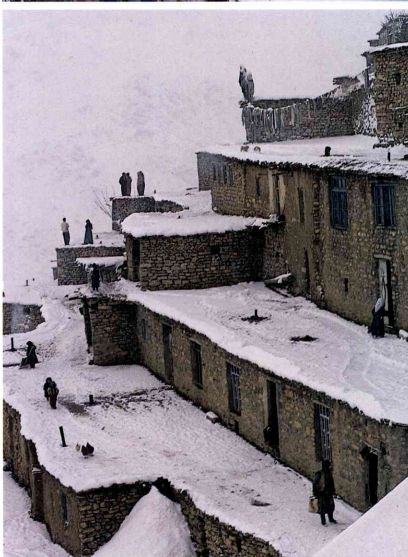
87- On the second week of the second month of Spring (21 April - 21 May) pilgrims take a piece from a rock located by the "Pir-e-Shahriyar's grave" for blessing and healing, and believe that no matter how much stone is taken, the rock will grow again. Hawraman-e-Takht village.











۹۱ - مردی در حال زیارت مزار پیرخالد. به اعتقاد مردم گور مقدسین، جز گنبد آسمان سقفی را بر نمی تابد.

91- A Hawrami man while vowing at a Pir's grave. Cloths placed on the grave are dedicated by those who hope their needs and wishes to be fulfilled.

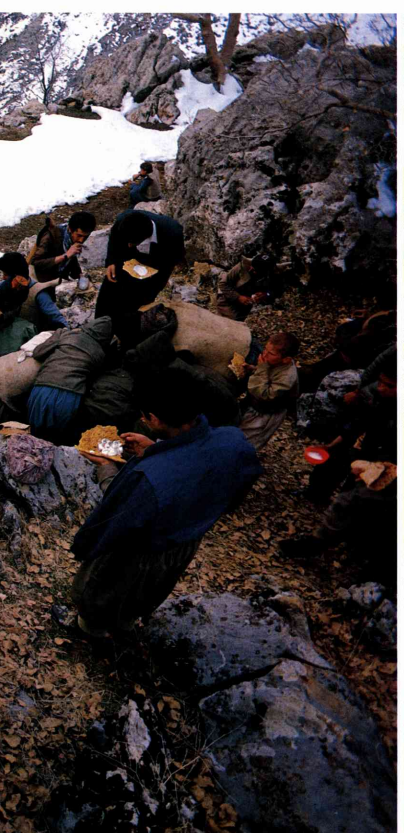
۹۲ - منظره خانه پیر شالیار باعلمها و پارچههای رنگینی که برای رفع حاجت و نذر دراطرافش آویختهاند.

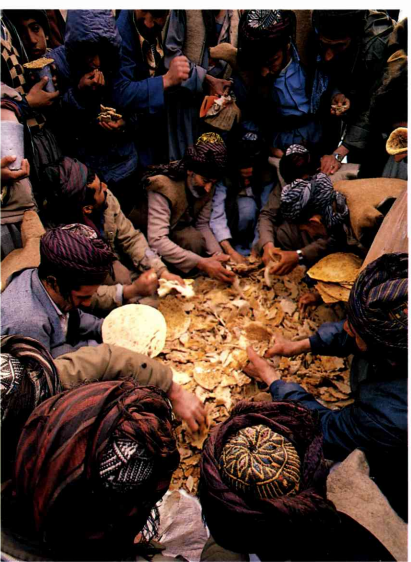
92- A view of a part of Hawraman-e-Takht village in mid winter.



۹۳ – در راه مزار پیر. در سومین جمعه بهمن ماه، سومین مرحله از مراسم بر پا میشود. دراین روز مردان با گردههای نان و ظرفهای ماست بر سرمزار پیران هورامان رفته، نانها را خرد میکنند و با ماست بین حاضرین تقسیم میکنند. سپس دفزنان و ذکرگویان بهسوی مزار پیر شالیار میروند.

93-By the end of ceremony the followers of Pir-e-Shahriar go in groups, playing Daf and chanting Zekr towards the grave of Pir-e-Shahriar located at the end of the mountain above the river.



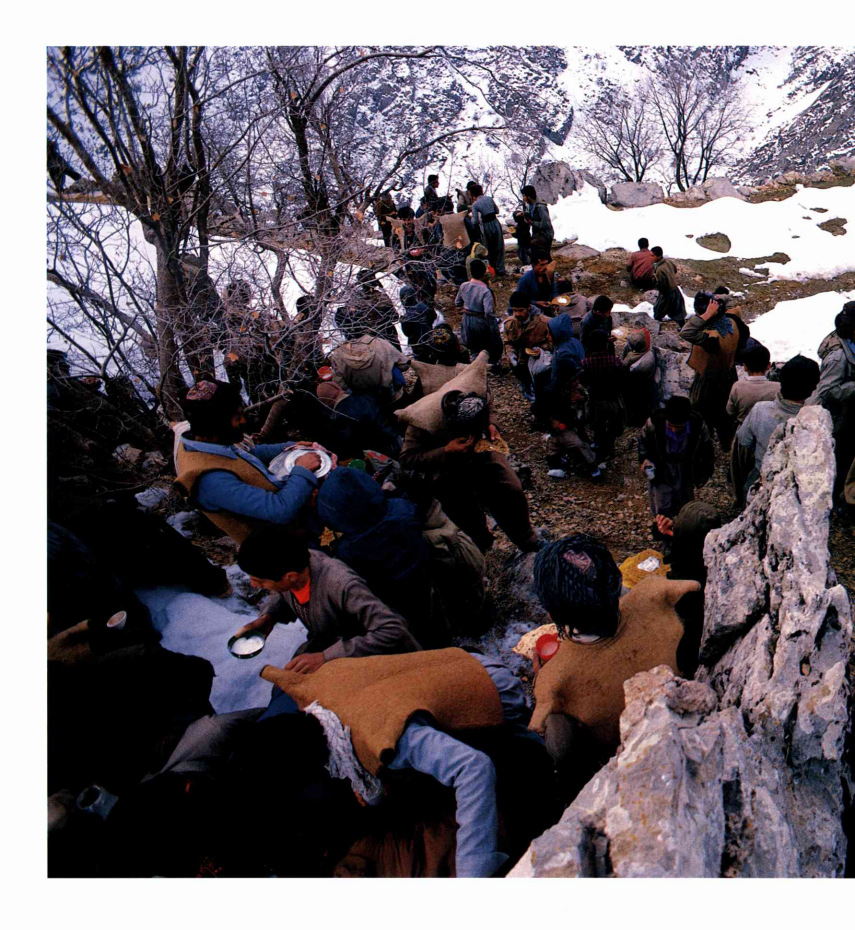


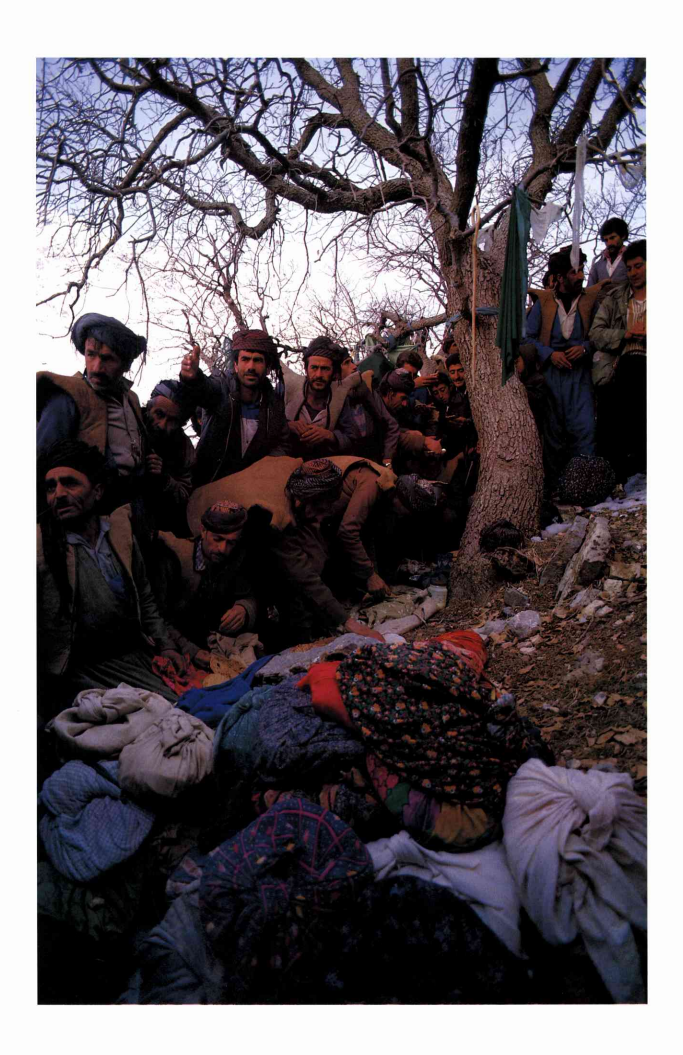


94 - مراسم خوردكردن نانها وتقسيم آن با ماست درميان زائران برسرمزار پير شاليار. 94- The ceremonial bread dividing and distributing with yoghurt among people.

۹۵ – مقداری از ماست متبرک را به روستا میآورند تا دخترکان و زنان بینصیب نمانند. این ماست برکت بخش محصولات لبنی در طول سال خواهدبود.

95- A man has brought some of the ceremonial yoghurt to the village so the girls and women may have a share. Women use this yoghurt as a starter to make more yoghurt, and hope it brings prosperity to the dairy products in the following year.





۹۷ – مردان برمزار پیر سیاو که درزیر بنهای کهنسال است، بقچه های حاوی گرده نانهای نذری را میگشایند، تا با ماست بین زائران تقسیم کنند.

97- Men at the grave of Pir-e-Siav, opening the packs of charity bread. A loaf of bread is given to those who have brought the bread, and the rest is divided among people with yoghurt.

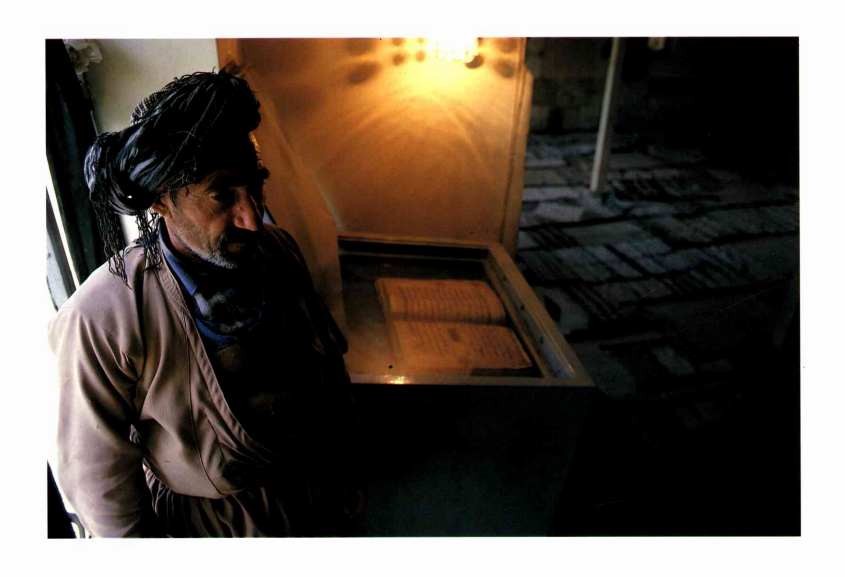


۹۸ - مراسم ذكر هفتگى دراويش قادرى روستاى بلبانآباد. 98- The weeky Zeker session of Qaderieh Dervishes from Bolban-Abad village.

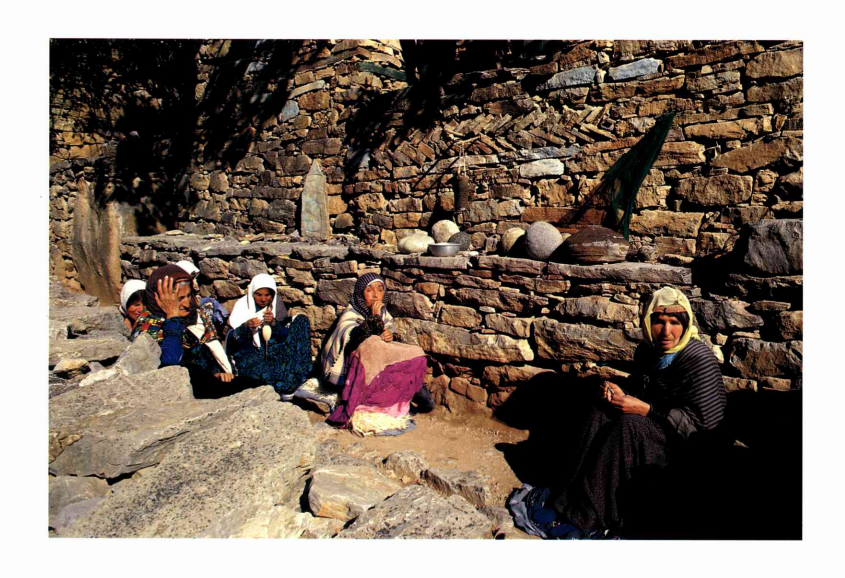


۹۹ – قران مکتوب به خط کوفی که به قران نگل مشهوراست. روستای نگل ، بین سنندج و مربوان.

99- A Koran written in "Kuffi" script, kept in Negel mosque. The key of the mosque where this Koran is kept is given to one of the villagers each night, of which no other person knows. The keeper himself only knows the person to whom the key is next passed. Keeping this Koran is secret, revealing the faithfulness and solidarity of the inhabitants of this village.



. ۱۰۰ - متولى مسجد روستاى نگل در كنار قرآن مشهورى كه به خط كوفى نوشته شده است. 100- The custodian of Negel mosque, and the famous "Koran" written in "Kuffi" script. Negel village.





۱۰۲ - مادری کودک بیمار خودرا ازراهی دور برای طلب شفا بهمزار صوفی مصطفی از مقدسین، آوردهاست. نزدیک سقز.

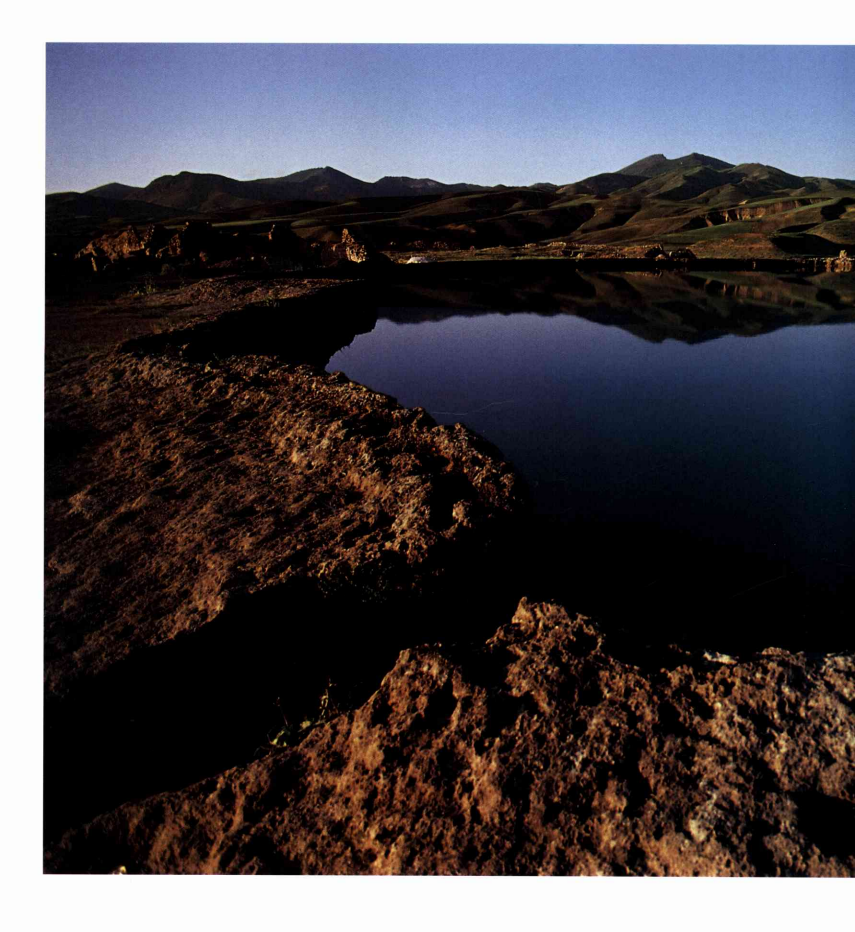
102- Tomb of Sufi-Mostafa a holy place near Saqqez. A woman brings her sick child to this holy place and prays for the health of her child.



۱۰۴ - نقش برجسته شکارگاه گراز از دوران ساسانی در طاق بستان کرمانشاه. 104- A boar's hunting ground from Sassanid era in "Taq-e-Bostan", Kermanshah.

۱۰۳ - کتیبه و نقش داریوش برکوه بیستون نزدیک کرمانشاه که پیروزی او را بر دشمنانش نشان می دهد. این کتیبه به سه خط و زبان، پارسی باستان، میخی، بابلی و عیلامی نوشته شده است.

103- Darius's inscription on "Bistoun" mountain near Kermanshah, portraying his victory over his enemies. This inscription is in three transcripts and languages of Ancient Persian, cuneiform script, Babylonian and Elami.



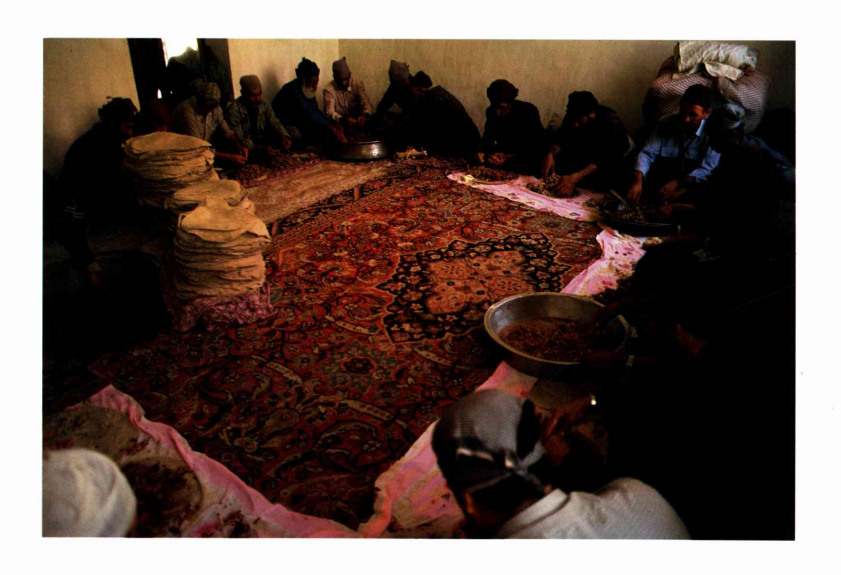
1.9 - دریاچه و آثار بازمانده از تختسلیمان. معبد مقدس تختسلیمان «نقطه تلاقی زمین و آسمان» یا به قولی زادگاه زرتشت، محل آتشکده آذرگشنسب دومین آتشکده مهم دوره ساسانیان، آتشِ ارتشتاران بودهاست. این محل را شیز یا گنزکا پایتخت ماد و محل تخت طاقدیس نیز دانستهاند.

106- Lake and remnants of "Takht-e-Soleiman". The holy temple of "Takht-e-Soleiman" is the meeting point of the earth and heavens, or as some believe, the birth place of Zoroaster, and the location where the second most important fire temple of Sassanid era, Azar Goshnash temple was erected. This place is also known as "Sheez" or "Genzca", the capital of Medes, and the location of "Takht-e-Taqdis".

۱۰۵ - مدخل غار کرفتو یکی از غارهای مهم کردستان که آثار زندگی ماقبل تاریخ درآن یافت شدهاست وافسانههای بسیاری در بارهٔآن درمیان مردم منطقه رواج دارد.

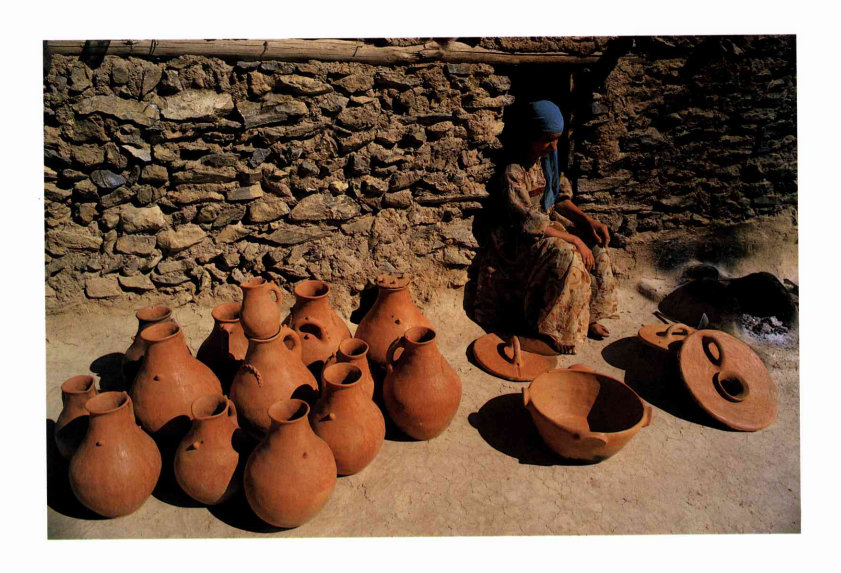
105- The entrance to the Karaftau rock cave. There are about 25 rooms inside the cave some of which are natural and some made by men. Experts believe that group of prehistoric farmers were attracted from the surrounding hilly terrain into the valley by its patches of well-watered, fertile soil.





۱۰۸ ـ مردان اهل حق در حال برگزاری مراسم آثینی بسیار کهن (جداکردن گوشت خروس از استخوان و تهیهٔ نوعی طعام متبرک و دعا خوانده). بابا یادگار.

108- Men of God (Ahl-e-Haqq) holding an ancient ritual (separating rooster's meat from the bone and preparing some sacred food). Baba yadegar.



۱۰۹ - سفالگری بدون چرخ که در ماقبل تاریخ بشر بدست زنان انجام میشد، در کردستان همچنان کاری زنانهاست. سفالها که از گل رس قرمز درست می شوند، هر کدام در زندگی روزمره کاربرد خاصی دارند. از انبان گندم تا نماد جادوئی برکت بخشی و زایش. روستای هشمیز. منطقه ژاورود.

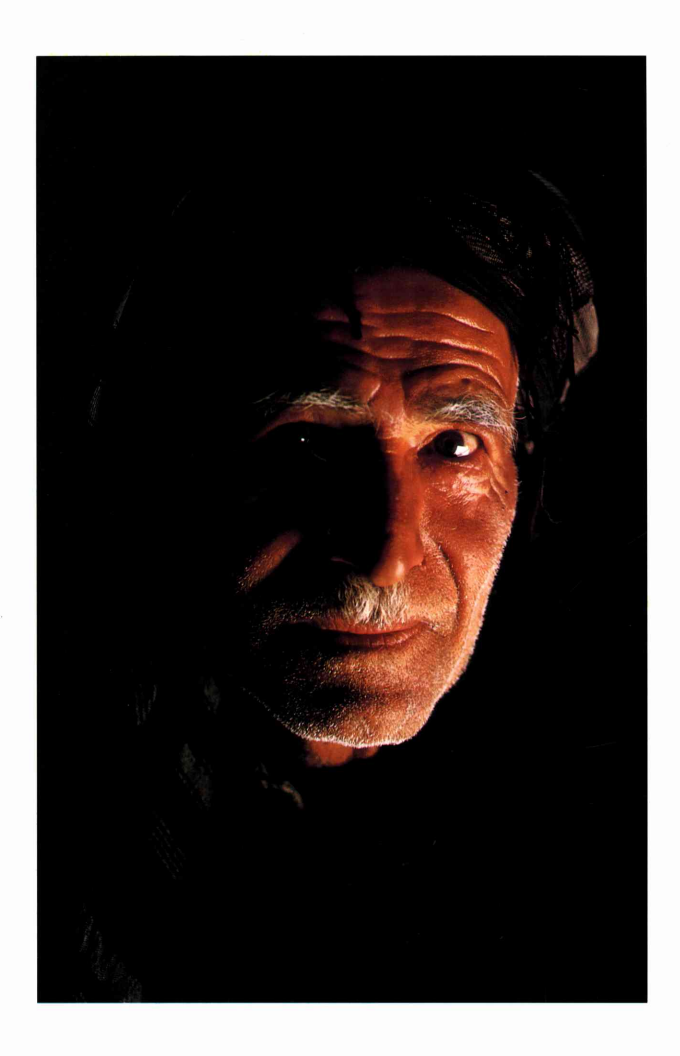
109- A woman potter from Hashamiz village in east Zhavroud. Pottery work which has been a female task since the prehistoric times, still done by women in Kurdistan. These beautiful potteries made of clay (without the use of potter's wheel) in a primitive manner each are used for a particular task in daily life.

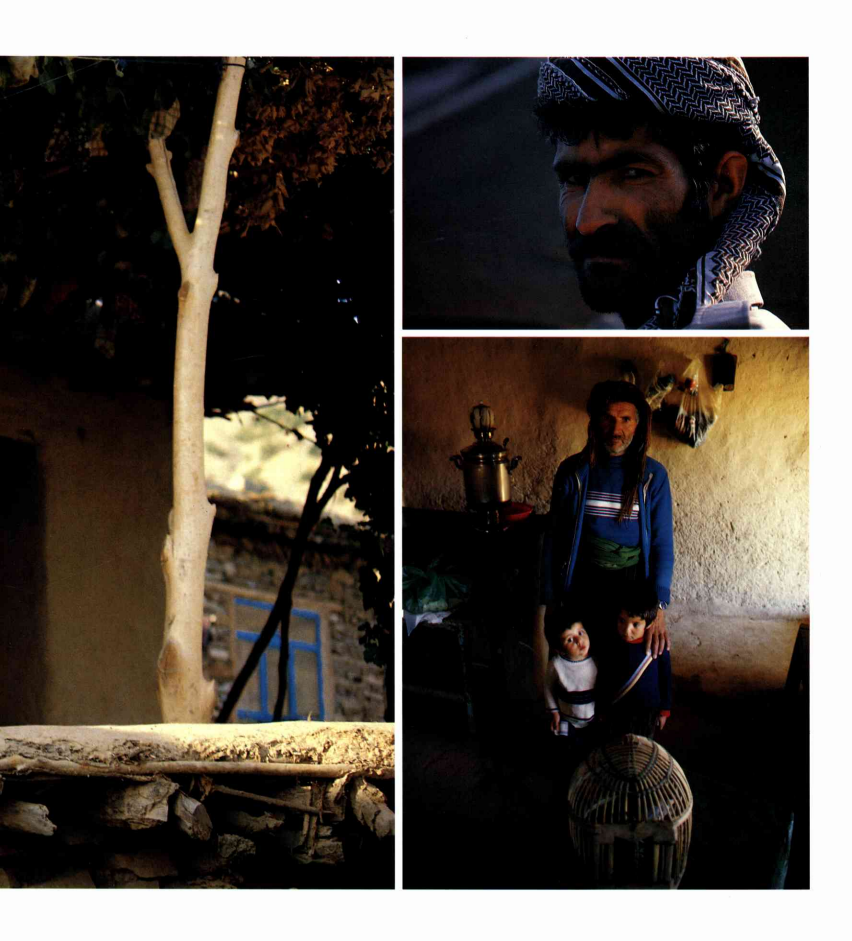


۱۱۰ - آفتابنشینان. مردان سالخورده روستا با لباس «چوخهورانک». برای تهیه این لباس از پارچه پشمی که در روستا بافته می شود، استفاده میکنند. روستای حجیج. 110- Three old men in their traditional dress Rank-o-Chwkhah, Hajij village.



. ادا - جمع مردانه، آرام، دوستانه و غیرقابل پیش بینی. اُزباش کندی بین تکاب و سقز. 111- Men's get together, friendly and unpredictable. Ozbash-Kandi village, between Tekab and Saqqez.

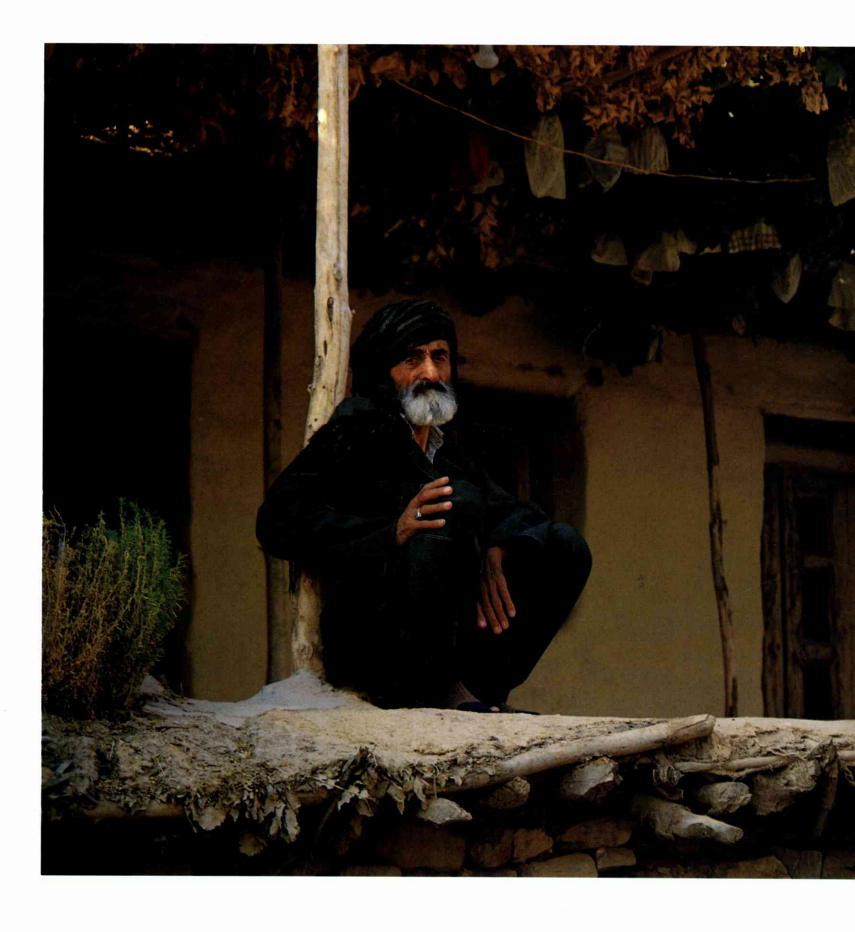




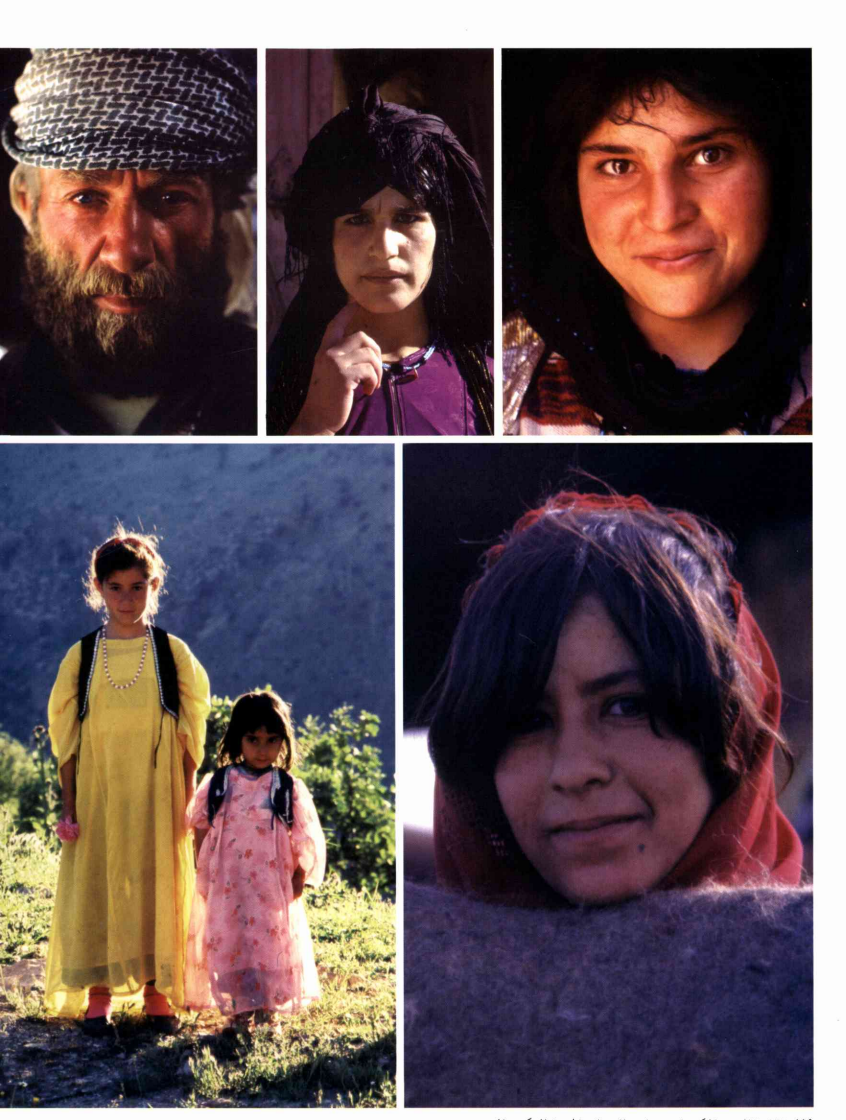
۱۱۳ - سیمای چوپانی از «اسپیرز» نزدیک اُشنویه. 113- A cattle raiser from Espiraz near Oshnavieh.

۱۱۴ - سید قهوهچی بانوهها و قفس کبک دست آموز. نزدیک سقز.

114- The owner of the tea house with his grandchildren. Sufi Mostafa pilgrimage near Saqqez, where the pilgrims go for healing.



۱۱۵ - ایوان خانه با سقفی از شاخههای مو. خوشههای انگور برای حفاظت از گزند درون کیسههای کوچک پارچهای نگهداری می شوند. نزدیک مریوان. 115- A Kurdish man sitting in a porch with a canopy of vines. Grape clusters are kept in little cloth bags to protect them from birds and insects, near Marivan.



۱۱۶ – ۱۲۷ – زنان و مردان کرد با سربندهای متفاوت از مناطق مختلف کردستان.

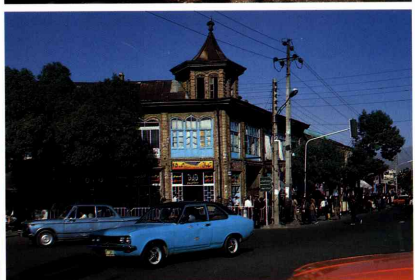


116-127- Kurdish women and men with different head bands from various Kurdish districts.







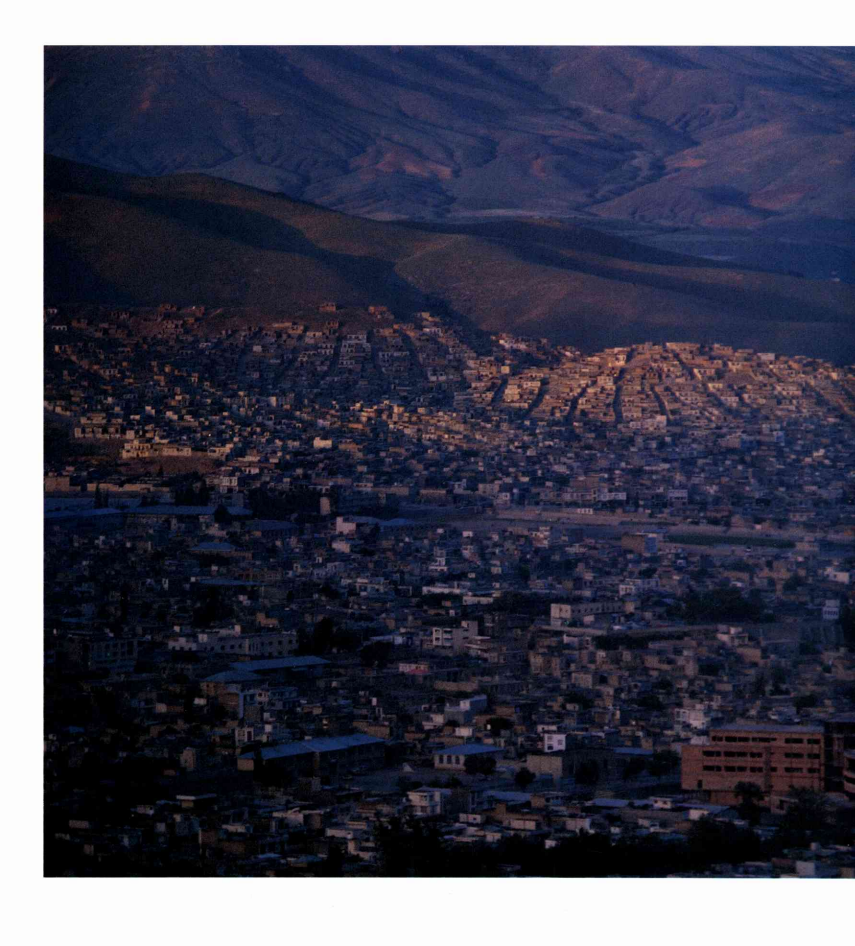


۱۲۸ - مسجد دارالاحسان سنندج. 128- "Darol-Ehsan" mosque in Sanandaj.

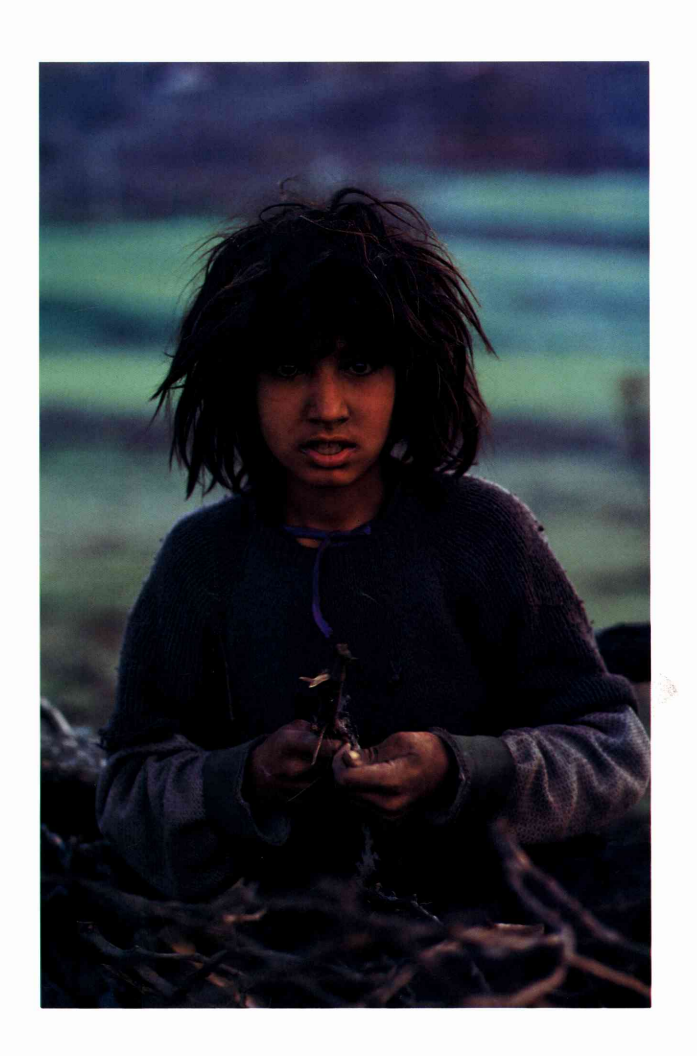
۱۲۹ - عمارت خسروآباد. سنندج. 129- Khosrow-Abad monument in Sanandaj.

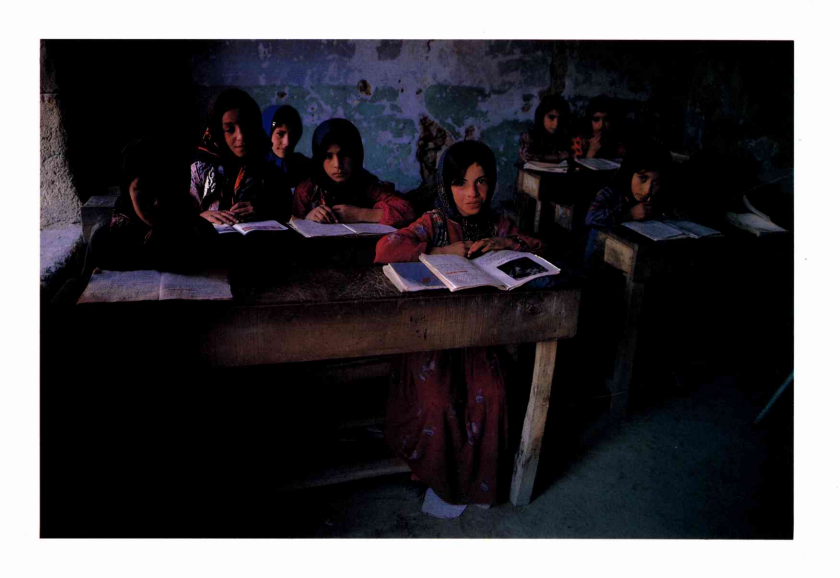
۱۳۰ - میدان شهر سنندج مرکز استان کردستان.

130- The city circus in Sanandaj, the center of Kurdistan province.



۱۳۱ - منظرهٔ شهر سنندج از فراز کوه آبیدر. 131- The autumn sunset in Sanandaj (Senneh); A view over the mountain of Abidar.







Mahmoud, proclaiming himself King of Kurdistan, revolted against the British in Suleimani. A period of unbroken struggle against the British was carried on under Sheikh Mahmoud from 1919 to 1930. This revolt was accompanied by bloody repressions and finally the deportation of the Sheikh.

Immediately afterwards, Iraqi Kurds rose again, this time under the leadership of the Barzanis. This Kurdish struggle continued from 1931 to 1945 until, finally, Mostafa Barzani was forced to retreat to Iranian Kurdistan where he joined the newly proclaimed Kurdish Republic in Mahabad. After the collapse of the Kurdish Republic, Barzani and his followers took refuge in the Soviet Union for 11 years (1947-58).

The 1958 Revolution in Baghdad defined Iraq as a country made up of "two peoples" the Arabs and the Kurds. Barzani returned from the USSR, but relations with the new government deteriorated very quickly and in 1961 the Kurds launched a war of liberation to secure autonomy within the framework of the Republic. Between 1961 and 1968 the Kurdish struggle continued until the Ba'ath Party came to power in 1968. In 1970, the new regime signed an agreement with Kurdish leaders promising autonomy for Kurdistan. The proposals did not include the oil-rich Kirkuk area in an autonomous Kurdistan, and the agreement was never implemented. Armed conflict broke out once more when, in March 1974, Baghdad Government decided to implement unilaterally a restricted form of autonomy.

The war, in which the Kurdish movement enjoyed the tactical support of Iran and the U.S.A, came to an end with the Algiers Agreement of March 1975 between Iran and Iraq.

A "new phase" of guerrilla operations were launched in Iraqi Kurdistan in 1979 under new leadership, in contrast to the traditional leadership of the Barzanis, and continued during the Iran-Iraq war. In 1984 new negotiations between the Iraqi government and the Kurds for Kurdish autonomy were broken off as a result of the Turkish Prime Minister's visit to Baghdad. During the 1980 to 1988 Iran-Iraq war, Kurdish areas were the major battlefield in both Iran and Iraq. A United Nations investigation in 1986 confirmed chemical weapons use in Kurdistan.

The most dramatic attack was in March 1988, when nerve gas, cyanide and mustard gas were used against the Kurdish town of Halabjah, were about 8,000 were reported dead and many more injured after an Iraqi air attack.

After the ceasefire in August 1988, the Iraqi army launched a chemical war against the Kurds, which caused the death of thousands of Kurdish civilians and about 100,000 were forced to flee to Turkey and Iran.

## NOTES

- According to a narrative, this event took place on 21th of March 612 B.C., that is
  the year of the fall of "Ninava", with the aid of the Medes, the descent of the
  Kurds
- Ararat, an extinct volcanic massif dominating the Armenian plateau consists of two peaks, the higher summit, Great Ararat, reaching 16,945 ft and the lower summit, Little Ararat 12,877 ft above the sea level.
- 3. According to the population census released in (Oct. 1986), Iranian Kurds who are mainly considered to be living in Kurdistan province, are reported to be around 1,073,298. It is important to note that this province only constitutes a part of the Kurdish settlements in Iran. Should we take the provinces of Kermanshah, Illam and most regions of W. Azarbaijan into consideration, a population figure of five million may be closer to the facts.
- In other narratives, the name "Azhidehak", that is the dragon, is used instead of "Zahak".
- In the past, shepherds were paid a part of the herd (one head for every 25 head, or in the form of goods). Today, they are paid in cash.
- 6 this structure is still prevalent among the migrant Turkish tribes of Azarbaijan in spite of the grazing permit and the right granted to each family, "Obah-Bashi" is in charge of organizing the move and hiring the shepherd.
- Pourzahed, M. Mohammad "Barresi-ye-oza-e-Ejtemai-Eqtesadi-Keshavarzi". Socioeconomical and agricultural study. Tehran. 1986.
- M. Azkia, A. Nik-kholq, M. Iravan, "Khoshneshin-e-Kurdistan", Peasants of Kurdistan, Tehran, 1974.
- 9. Vasili Nikitin, Kurd and Kurdistan.
- Nikitin, quoted from Minorsky, 1914, and Mirakhorian 1885, and an article on "Guran" by Minorsky in B.S.C.A.S.
- 11. Azkia, Nik-Kholq, Iravani, Asgari, Khoshneshinan-e Kurdistan.
- 12. Ibid
- 13. "Shanidar" cave near "Ravandouz" in Kurdistan of Iraq and "Karaftoo" cave in Iranian Kurdistan can be mentioned as examples, these ancient fortresses still

- amaze the passenger who steps within, and sees the remnants of life there.
- 14. T. Firouzan, 1983.
- 15. Kidnapping the girl is still customary despite the existing dangers
- 16. In some regions of Kurdistan, children are still engaged for one another since birth, and the boy's family financially supports the girl until she reaches the age of marriage, and they send the girl presents at feasts
- 17. "Qorban" feast is celebrated by the end of the "Haj" ceremonies (that is the pilgrimage to "Kaaba", the house of the Lord, in "Mecca", Saudi-Arabia). On this occasion, the "Hajis" secrifice a beast in commemoration of "Abraham" and his sacrificing of a sheep instead of his son "Ismail" as written in the Old Testament and the Koran.
- 16. "Fetr" teast is held by the end of the month of "Ramazan", the Moslem month of fasting.
- "Haft-Sean" refers to the seven articles placed on the tablecloth that begins with "S" sound in Persian language.
- Sazeman-e-barnameh-va-Boudgeh "A report on the socio-economic development in Kurdistan province in Iran, the status-quo" April 1982
- Sazeman-e-barnameh-va-Boudgeh "A report on the socio-economic development in Kurdistan province in Iran, the status-quo" April 1982.
- Sazeman-e-barnameh-va-Boudgeh "Statistics related to Kurdistan in tran, the status quo", April 1986.
- 23. V. Nikitin, 1956.
- 24. Herodotus, the 1st book, paragraphs 131 & 132.
- 25. T. D. Ankesaria, *The Bundahish*, Chapler 2, paragraph 1, Bombay, 1908 26. *Ibid*.
- 27. Ibid.
- 28 In his religion, Zoroaster only accepted "Ahura-Mazda" as his own God, from between the two ancient Vedaic Gods (the religion of Indo-Iranian people), and rejected the rest. Since then, "Davahs", the ancient vedaic Gods, were changed from real god to abandoned ones and the symbols of wickedness.
- 29. Sheikh-Mohammad-Mardoukh-e-Kordestanı, Tarikh-e-Mardoukh, Tarikh-e-Kord-va-Kordestanı, Vol. 2., Qarifi Bookshop, Sanandaj, 1952.
- 30 V. Nikitin 1956.
- Bahar, Mehrdad. Pazhuheshi-Dar-Asatyr-e-Iran, 1st Vol., Tous publications, Teheran, 1983.
- 32. Ibid.
- 33. Ibid.
- 34. M.J. Vermaseren.
- 35. According to Arthur Christensen, Mithraists and those sects which thad greatly changed the principles of Zoroastrianism, believed in "Zurvanism". Some of these sects worshipped the Satan (Angra-Mainyava).
  - A. Christensen, Iran under the Sassanids, translated by Rashid e-Yasami. Tehran, 1972.
- Rashid-e-Yasami, Kord-va-Peivastegi-ye-Nezhadi-va-Tarikhi-ye-Ou , Ebn-e-Sina publications, Tehran.
- 37. "Nagshbandi" sect was founded by "Mohammad -Bahae-Din-e-Bokharai" (1317-1389 A.D.). Today in Kurdistan, they have the largest followers besides the "Oaderis", "Ali-Allahis", and "Ahi-e-Hao"
- 38. The Kurdish language (Kurmanji) is spoken in two major dialects and two minor dialects. One of the two main dialects is Northern Kurmanji which is generally spoken in the North and West and the North-East of Kurdistan. The other main dialect is Middle Kurmanji (the so-called "Sorani") which is spoken in Middle Kurdistan. Its subdialects are Sulaimani, Sinayi, Ardalani, Kerkuki, Garmiyani, Hawleri, Mokri, Sharbajeri and Pijdari.
  - The two minor dialects of the Kurdish language, one of them is Southern Kurmanji, which is spoken in Southern Kurdislan. Its subdialects are: Feyli Kirmashani, Laki, Kalhuri, Khanaqini, and some other subdialects which are known as Luri. The second minor dialect of the Kurdish language is the GoraniZazayi. Gorani is spoken in Hawraman and in Zangana district. It is known as "Macho-Kurdish". Gorani is the holy language of the Kakayi (Ahl-i Haqq) religious community in Kurdistan. Dr. Jemal Nebez "Die Schriftsprache der Kurden, 1975" and A.R.M. Amin Zabihy A. Historical Preface of Kurdish Language. 1977").
- 39. Poet: Sherko Bekas (The flood, and The roots)

it among the visitors. The ceremonies follow by chantings, singings, the playing of the "Daf" (Tambourine) accompanied by dances and going into ecstasy. One week later, they continue with the rest of the ceremony by visiting the graves of the Saints (Pirs) and eating bread and yoghurt, the two symbols of prosperity.

## KURD IS BORN A POET

The Kurdish spirit is revealed in their rich literature, folk songs, and music which have still preserved their genuineness despite the high illiteracy among the Kurds. Iranian and Arab literatures have had a great impact on the Kurdish literature. However, in the Kurdish folk songs known as "Lawij" or "Beit", a Kurd's unruly soul, which never submits to laws and regulations, reveals itself in the heroic war epics he composes, and in his love songs and complaints of separations and partings. His literature is the same as his folk songs and oral poems sung in his land for centuries, so entwined with his rich soul full of delicate feelings and bravery that charm the audience.

An important chapter in the history of Kurdish literature is connected with the name of Prince Sharaf Khan Bitlisi, author of an exceptional book, SHARAFNAMAH. It is a documentary description of the time between 1290-1597 and gives a full classification of the Kurdish history and Kurdish language. [38]

The most bright talent of Kurdish poetry is Ahmad-i Khani (1650/51-1706) from Hakkari (North of Kurdistan). Khani being a great patriot dedicated his life to the Kurdish people as a teacher and poet. Khani's immortal poem "Mom-o-Zin" is based on an old folk tale. The folk language used by the poet is far from the formalities characterizing the literary works of his time. It is a very ancient subject, a love story which can happen any time, Mam-oZin, the story of two tragically separated lovers, comparable to "Romeo Juliet".

This poem he dedicated to his people:

"So that it can not be said that the Kurds are illiterate in their nature.

I have done all this for the Kurds so that they may know about Love

and are not deprived, either of reality or of their dreams."

The epic poems, now considered as the literary heritage of the Kurds, are composed by "Lawijes", and the rhythm of these songs is determined by the fast or slow beats of their singing. Such simple, clear compositions turn the epic poems into lively events. Some attribute the excellence of these compositions to his individual, heroic nature.

Kurdish poetry reveals the free soul that describes everything in poems, and above all praises love, freedom and nation;

He praises freedom as it follows;

The fisherman was once told by the flood. There are many reasons for my rage. The most important one being that I'm for the freedom of small fishes, And against the fisher's net.

And carves the names of all fee birds of the world in it's roots. Hidden from the eyes of stars, the clouds, the wind and the sun.

Where the hea yens play deaf And the mountain's and waters turn their back to them

Criminals are seen by a tree That carves their names on its roots. [39]

A Kurd always sings-in chains, while free, in happiness and sorrow, at the

time of fighting and feasts and prayers, he sings and dances and the echo of his voice transcends his soil to spread over the neighbouring lands in a charming melody. And when he dances, it embraces all feelingsshoulder to shoulder with a camarade in a mystic dance loosing himself in the erichantment of the sound of the tambourine and communal voices. He worships the happiness and love in a group dancing next to a pretty girl.

## CHRONOLOGY OF THE CONTEMPORARY KURDISH HISTORY

**World War I:** The Kurdish revolts of the 19th century had no political organization or clearly defined program. Following the Young Turks revolution in 1908, Kurdish cultural clubs were established by Kurdish intellectuals. These clubs signaled the start of an organized political struggle in Kurdistan and clearly constituted a first attempt at the setting up modern poetical organizations. As soon as the First World War ended Kurdish nationalists based their appeal for Kurdish statehood on President Wilson's Fourteen Points of January 1918 (The Self-Determination of Nations), which provided for an "unmolested opportunity for the autonomous development of minorities within the Ottoman Empire".

**The Post-War Years**: The period from 1918 to 1921 presented the Kurdish people with their best ever opportunity to establish their own national state. At this time there was a total political vacuum. Kurdistan's salvation rested entirely in the hands of Britain and France, especially the former. The task of building a national state was beyond the capabilities of the Kurds themselves; they lacked the necessary organization and international support.

The Treaty of Sévres: In 1918 the aspirations of the non-Turkish peoples of the Ottoman Empire were encouraged by Turkey's military defeat, and by point 12 of President Wilson's 14 point "Program of World Peace" which stipulated that they would be "assured of an absolute unmolested opportunity of autonomous development". The peace treaty signed at Sevres (August 1920) by the Ottoman government included provision for the recognition or creation not only of the Arab States of Hijaz, Syria and Iraq, but also, in what is now Eastern Turkey, of an Armenia and a Kurdistan. The Kurds of Mosul Vilayet (Iraqi Kurdistan), then under British occupation, were to be free to adhere to this new state. Later under the leadership of Mostafa Kernal the Turkish nationalists rejected the treaty signed by the "so called" puppet Government. The Turks forced the Allies to draw up a new peace treaty, the 1923 Treaty of Lausanne, which made no mention of the Kurds.

**Kurds in Iran:** The struggle of the Iranian Kurds for autonomy dates back to the 19th century. The Kurdish principality of Ardalan, had managed to retain its autonomy until it was forcibly annexed in 1865. One of the greatest of the Kurdish revolts in the 19th century broke out in 1880, under the leadership of Sheikh Obeidullah. The revolt was crushed by the combined forces of the Ottoman and Persian armies. In October 1921 a Kurdish chief, Ismail Simko of the Shikak tribe, rejected government authority. On 21st June 1930 he was invited to attend negotiations with the Iranian military, received with official respect and assassinated.

During World War II the Russians occupies northern Iran and the British occupied the south. The Kurds established the Republic of Mahabad under the presidency of Qazi Mohammed in January 1946. At the time of its establishment it sought complete autonomy within Iran's frontiers. Mostafa Barzani joined the Kurdish Republic with his army of Barzani tribesmen (from Iraqi Kurdistan). However, with the withdrawal of the Allied Forces from Iran, the Iranian army crushed the Republic. Kurdish leaders were hanged, the Kurdish language and publications in Kurdish were prohibited.

The downfall of the Shah in Feb. 1979 and the disintegration of the state apparatus provided an unrivalled opportunity for Kurds to demand autonomy. Initial negotiations with the new revolutionary regime over the granting of a measure of internal autonomy to the Kurds soon broke down because of Tehran's insistence that the Kurds should subjugate their demands to the requirements of Islamic law. Thus, the conflict between the Islamic Republic and the Kurds have persisted ever since. Dr. A.R.Ghassemlou, one of the major Kurdish leaders was assassinated in Austria in 1989.

**Kurds in Iraq:** Iraq was detached from the Ottoman Empire at the end of the First World War. Britain, the mandate power, eventually annexed the oil-rich Kurdish Vilayet of Mosul, with the recommendation that the Kurds should be granted a degree of autonomy and various cultural rights. The Kingdom of Iraq became nominally independent in 1931 but remained under British influence until the 1985 Revolution. In 1919 Sheikh

## THE RUSH OF MODERNISM

In the early 19th century, capitalistic socioeconomic relations created many changes in the Kurdish society. Social, economic and political relationships in the sedentary rural or urban communities went through great changes in relation to the expansion of commercial and industrial investments in the world. Newly established economic forces could not tolerate feudal and tribal relations and opposed them, It was expected that many limitations and tribal, feudalistic obstacles in the way of modernism and economic expansion would be destroyed, and that minimal political freedoms would be recognized in the light of the new capitalistic relations. However, of all new changes occuring in countries where the Kurds lived, only the modern methods of suppression were bestowed on them.

The Kurdish regions are deprived of well-distributed running water, garbage collection, sewage, and a sanitary waste disposal. Only a few of the villages in the province are provided with running water, public baths, and other sanitary facilities.<sup>(20)</sup>

In general, it can be said that very little has yet been done to increase the standard of fiving for the people of Kurdistan which is counted among the deprived regions of Iran and is located very far from the other relatively developed provinces of the country.<sup>(21)</sup>

Shortages of goods and the distrustful atmosphere of the people towards central government, together with real shortcomings and ecological restrictions (climate, long cold season and frost, mountainous landscape, land and water limitations) which have hindered economic development and have kept this province in a backward socioeconomic position. This position has worsened daily in comparison to the other relatively developed provinces. (22)

## THE DEVIL AND THE LORD

The center of Kurdish residence, that is the east side of Tigris and the regions around the "Van" and "Wirme" (Urumieh) lakes and also the north and east of Iraq, had been a part of the Persian Sassanid Empire (224-642 A.D) before the advent of Islam. Zoroastrianism had been the official religion of the country and the above mentioned regions, at that time. However, before this period, that is under the Persians, Christian missionaries had fought against a group of dualists who worshiped the tree and prayed to the sun and gave sacrifice for the Devil. <sup>(23)</sup>

Herodotus says of the Iranian religion; "As I know, these are customs of the Iranians, as do the Greeks who climb the highest peaks to worship "Zeus". All heavens are called "Zeus" by the Iranians (refers to "Ahura", the God of Gods). They pray to the sun, the moon, the earth, the fire, the water and the winds. Iranians have praised these gods (Baqs) since the Old Times". (24)

In a similar manner, Strabo says, Iranians do not set up statues and houses of worship, but hold sacrifice at ceremonies in a high place, and believe the heavens to be "Zeus". They also praise the sun which they call "Mehr" and the moon and Aphrodite (Anahid), and the fire and the earth, and the winds and water.

Zororastrians believe that before the rush of the Devil to the Mazdamade universe, the sun and the moon and stars were suspended still between the earth and the sky. (25) Peace and tranquillity ruled everywhere, and it was always midday-time was at a standstill. "Kioumars" (the first man) and the cow (the first beast) were the only living creature on earth that kept each other's company, and experienced their immortal, inactive life living through the eternal midday in a land where there were no ups and downs. And when the Devil and his army rushed in, followed by the death of "Kioumars" and the cow, the sky turned dark as with the rush of wolves, and the night came. (26) and the eternal calm of the midday was broken, changing into the continuous and worrisome turn of the day followed by night until the last day. (27) The moon and the stars trembled and the rotation started. Mountains came into being and there came the flood, and the plants grew from the refined sperm of the cow, and from the Man's, there grew two plants that gave rise to the first man and woman. And this is how he Devil indirectly caused the creation of our familiar world, and the creatures, and the activity and reproduction. (28)

With the fall of the Sassanid dynasty in 642 A.D., conditions became suitable for moslemizing the country. The Islamic religion which had emerged in Arabia, progressed in the Persian Empire, and the Kurds

eventually were converted to Islam. They became Moslems of Shafii sect. However, Kurds remained faithful to their ancient religion, Zoroastrianism, until 842 A.D. (29)

The people have managed to protect and create their special spiritual values under the mantle of the Islamic religion. These values, on the basis of which the Kurd people has at least succeeded in obtaining its status, remove away doubts about the outstanding character of the Kurds.

In general, Kurdish intelligence and mind make them go in search of God (a common characteristic of all Iranian nations). [3d] However, one can observe the highest degree of religious variations among the Kurds Themselves.

Remnants of beliefs in Gods such as "Mithra" (the God of light, prosperity, and the guard of the warriors) and "Anahid" (The Goddess of fertility and water) have somehow remained in the Iranian nations beliefs up to the present time, mostly among the Kurds. "Mehr", the ancient Vedaic God that has gathered the people and watches over the fields with his ever-open eyes, is not only responsible for prosperity, but is a warlike God who guards the promises and is the ultimate judge. (31)

He, who is the saviour God, visits the earth occasionally to sacrifice the cow (in Mithraistic beliefs) or guide the people (in Manichaeism) to save and bless them.  $^{(32)}$ 

Sacrificing the cow by Mithra is the local point of Mithraistic beliefs. (33) Sacrifice is the symbol of creation. The death of the cow gives rise to a new life; it is the inspiration for all ancient mystic secrets. All these beliefs point to the question of life, death and resurrection most beautifully illustrated in nature that rejuvenates each year and begins life afresh. Wheat is sown and the golden clusters harvested. (It may be said that the sacred cow is "Mithra" who kills himself to enrich the life with his rebirth). (34) The death of the sacred cow gives rise to 55 different types of grains, 12 kinds of medicinal plants, and all kinds of useful beasts. Thus, the followers of "Mithra" sacrifice a cow and shed its blood in an annual ceremony to maintain life in nature.

After a man's death, his spirit passes through seven passages or doors in order to unite with "Mehr", but it cannot return to its origin until it is free from the uncleanness of the material world and reaches pure awareness. This belief, which is a theme for reincarnation and is followed by many basic mystic principles, is observed among many of the sects common among the Kurds.

Frederick Spiegel, in his book "The Ancient Iranian Monuments", has come across beliefs common among "Dushik" Kurds from "Dersim", that refer to Mithraism and the worship of Anahita. Some Kurdish tribes from "Yazidi" sect belong to this group. They are called the worshippers of light as they do not pray to anything but the sun and its light, "Yazidi" believe that the God is the creator of the universe but does not interfere with its affairs, and they say that his first creation, who is the same in essence as the God himself, is "Maleke-Tavous", the head and the manager of the world together with six other angels. "Malek-e-Tavous" is wickedness personified. (35) "Yazidi" tollowers do not regard wickedness as absolutely evil, but believe that the original divinity had later turned into evil, and that it will eventually come at peace with the Lord. (36)

"Malek-e-Tavous" which is of divine essence, manifests itself in religious saints. Also, some Moslem Sufis of the 11th and 12th centuries thought over the subject of the devil being damned, and believed the reason for Satan's disobedience to bow to the man was merely because of his love and obedience to the Lord.

So, they believe the Satan admirable and thus the conflict betwen the abandoned Vedaic Gods, Mithra, the cow killer who gives life (in Mithraism), and the wicked Devil that kills the cow and unknowingly starts the growth in "Avesta" in Zoroastrianism, is clarified in the Islamic mysticism.

In the following centuries, Mithraists were converted to different sects which still exist in Kurdistan. These still hold ceremonies practising symbols and customs of Mithraism. Some of these sects include "Naqshbandi" "Gaderi", "Ahl-e-Haq" or "Yaresan", "Yazidi" and "Ali-Allahi" dervishes. These sects still hold ceremonies of initiation, rebirth, life, going through the seven steps of mysticism and sacrificing the cow of their passions to the God of light accompanied with the tambourine beats and dances and chants and ecstasies. Other ceremonies include Pire-Shahriyar's wedding held in Hawraman, at the time of awakening of the earth, 45 days before the spring. These ceremonies start at sunrise (announced by the children), by sacrificing some beasts. During the feast, they cook a stew made of the meat of the sacrificed beasts and distribute

villages lack public utilities such as water, electricity and other facilities. The third type of Kurdish dwelling is a tent made of a few strips of cloth made of goat's hair, as wide as 50-60 cm, and as long as a few metres, that is woven by the tribal women on a horizontal loom. By joining a few strips of these cloths on posts as high as 2,5-3 m, shelter is formed which is known as "Black tent". The tent does not touch the ground and beautiful fences connect the roof to the floor of the house to protect it against the wind and water. These fences are called "Chiqs". The number of the posts used in a tent varies from 9 to 15 depending on the importance and character of its owner. Men's and women's quarters are separate from each other by a "Chiq". Women cook and take care of the children in their quarters. This type of portable accommodation is easily packed when migrating to the summer pastures (Yeilaq) and also set up quickly by the women. The interior of the tent is decorated by beautifully designed carpets and "Guellims" woven by the girls and women of the tribe. Beddings, Mashka (leather bottles), kitchen utensils, saddle-bags and food supplies are seen inside the tents. There are limited numbers of tents in one place, as there is a limit to the number of sheep the can graze in a pasture. Large camps can be seen in vast, open valleys. However, a single tent is never seen because of the security reasons. Most Kurds spend the winter time in villages in clay or stone houses, as these tents are not resistant to the winter cold.

## FREE BUT NOT OF TRADITION

The social structure in Kurdistan has been mainly composed of a patrilineal, tribal system in which members identify themselves with their father ancestors who are related to the founder of the tribe. These people live in sedentary groups in towns and villages, or as nomadic, herding tribes. The transition from herding nomadism to the faming sedentary state has created little change in this structure. The first socio-economic unit in tribal organization is the family a few related families form the "Bav" or "Bavak" or "Mal" ("Hoz" among the Kurdish "Jaf" tribes). A few "Bavaks" form "Kheils", a few "Kheils", "Tirehs" (subclans), and a few "Tirehs", "Khanedan" or "Tayefah" (clan). The collection of the clans gives rise to the tribe.

The organizing unit for economic production is also a kinship organization based on the necessities of a pastoral life that is formed for the purpose of co-operation in herding and migration, and is referred to as "Obah" or "Howeh". Members are the children of one father (Bav) and are relatives. In this unit, livestock belonging to each family is supervised by a hired shepherd and grazes in the common pasture that belongs to the "Obah" or the tribe. Each "Obah" is headed by a "Sar-Obah" (Eskandari Nia, Ebrahim, 1987) or "Obah-Bashi". This position is inherited among some tribes, and in others elected. This head is in charge of management, labour division, hiring shepherds, organizing the migration, dividing the pastures among different livestock, and communicating with the other Obahs and tribal divisions (later, the head became responsible for communications with official organizations).

However, important decisions are made in consultation with the heads of the lamily members of the Obah. Obah is formed at the time of migration and fulfills its duties during the Yeilaq" period. It is then disbounded at the time of "Qeshlaq".

The last and the largest sociopolitical organization of the tribes is the "II" that consists of the collection of the clans. Most Iranian Kurdish tribes have become "Takhteh-Qapu" (wooden door, settled) since the last century without losing their ethnic culture or even tribal ties. (14) Today, only a few, independent, nomadic Kurdish clans in Kermashan (Kermanshah), Illam, Azarbaijan and Khorassan provinces continue their migrations.

After the First World War, with the strengthening of the central governments of Iran and Turkey, and the delimitation of the borders, it became impossible for many tribes to move and the power of the tribal heads declined. Penetration of capitalistic relations in the region and the Land Reform programme launched in these countries, changed their tribal structure. The political events of 1978-88 in Iran and Iraq disturbed the Kurdish regions and caused a greater settlement of the tribes in Kurdistan and Azarbaijan. As a result many families in "Khoi", "Salmas", and "Maku" settled down.

This mostly happened in insecure regions where there were conflicts between the official government torces and the Kurdish resistance.

The only slavery a Kurd may tolerate is that of the tribal traditions.

Kurdish family is usually an extended one composed of the father, mother, children and son's children. Although the father is the head of the family, he is not the absolute ruler and his wife enjoys a respectful position not observed among their Arab, Turk or Persian neighbours.

The father also enjoys an important position in the family. The eldest son succeeds the father.

Kurds mostly marry within the family, clan or tribe. Lovemaking outside the frame of marriage is absolutely banned. Young couples come to some sort of agreement between themselves before marriage, and their parents become aware of their love at leasts and parties and even during some religious ceremonies. Most marriages are romantic. Despite the prevailing traditions and class differences that prevent a head from marrying his daughter to a shepherd, there are many possibilities for youngsters who are not from such extremely different backgrounds. Among the "Millans" the girl lets the boy take away her headdress, which is a colourful kerchief, from her head. By a spring or in some private place. So, the girl's father cannot marry her to some one else unless he avoids marrying her for so long that the boy becomes disappointed and marries someone else <sup>(15)</sup> The age of marriage is lower in villages and higher in towns and cities because of the young people's schooling. <sup>(16)</sup>

Marriage between cousins is considered the best and the one most approved. All marriage ceremonies are under the complete supervision of the parents. Under equal conditions, the "Shir-bayi" (money dowry to the girl's family by the groom upon marriage approval) paid for a nomadic girl is much higher than that paid for a settled girl.

Today, wedding ceremonies are just shadows of the forgotten customs which are now only performed as symbols relevant to the distant beliefs. The decorated water jug only used in wedding ceremonies may be the reminder of the times when "Anahid" the God of water and fertility was worshipped. Holding a lamp and a mirror in front of the bride until she enters her husband's house, is the symbol of worshipping the light, and taking her round the oven at her husband's, as well as kissing the oven at her father's, are the symbols of the old times when the fire of the house was regarded as sacred.

The new family is patrilocal, and the women belongs to her husband's family upon marriage.

Ceremonies related to birth and death are also held communally, with women relatives helping in the instance first and men in the second, dedicating their time to a public and social affair. In the first case, women help the parturient mother with prayers and the burning of incense and wild rue, while using all their supernatural knowhow to save the mother from the evil ghosts that try to take her liver away. The baby is then named by the same women.

At burials men carry the corpse on their shoulders to put it in a grave dug in the soil; women accompany them. No meals are cooked in the house belonging to the dead person for three days, and the neighbours bring food for the family. A public feast is held on the third, seventh & fortieth days after death and also on the fist anniversary. Friends and relatives pay for all the expenses.

The common customs among the Kurds consist of both religious, and ancient, mythical ceremonies. As well as at weddings and circumcisions, they say special prayers for the occasion, put on new clothes and visit each other for feasts such as "Qorban" (17) and "Fetr" (18). Another feast held by the Kurds is the "Moludi" or the birthday of the prophet Mohammad celebrated with glory and importance. Alms food and a special porridge is cooked for the occasion and distributed among the people. The ceremony is accompanied by chanting and playing the tambourine and special prayers to praise the prophet Mohammad and worship the Lord. Another ancient feast is the "Nawroz" or the New Year celebration held on 21st March, the beginning of the spring. "Nawroz" which is the national Kurdish feast is the most important celebration for the Kurds as well as all Iranians. The occasion is celebrated as in the other parts of Iran by spreading a "Haft-Sean" (19) tablecloth and setting plants, fruit and customary refreshments on it as a symbol of the termination of winter and the start of growth and rejuvenation of nature.

his ancient feast which is attributed to "Jamshid", the Iranian mythical king, takes 12 days during which friends and relatives visit each other in their new clothes. On the 12th day, which is considered unlucky, everybody spends their time in the countryside as on a picnic to avert bad fortune. There are other customs and traditions held by the Kurds which have taken root in their mythical beliefs and religions, such as the pilgrimage to the saints' shrines and the celebration of Pir-eShaliyar's wedding.

There are pomegranates, peaches, apples, figs, apricots, and also walnut trees that thrive for hundred years. Vegetable patches can be seen at the edge of the villages. Kurds are skillful gardeners and make the best use of the smallest cultivable land. Other crops such as onions, watermelons, cucumbers, musk melons, aubergines, corn and pepper are also planted everywhere. With over half of the Kurdish people living in villages, farming and problems related to land and its manipulation are amongst the most important aspects of Kurdish life.

Farming in Kurdistan is mainly practised in a traditional manner with modern machinery used in some of the processes. Vast lands with mild slopes are often ploughed by tractors, whereas the animal drown plough is used in high, steep lands.<sup>(7)</sup> Mechanization requires the capital and expertise which are not available to the villagers.<sup>(8)</sup>

Prior to the First World War, most of the Kurdish territory was included in the Ottoman Empire. In 1839, military fief was abolished and the land-owning system came under the control of the Ottoman Government, and was respected until 1939 in territories included in the realm of the Ottoman Government such as Iraq and Syria. Different types of landownership included the lands belonging to the government, endowed lands, lands dedicated to the lower class people, public lands, desert areas belonging to the government, and crownlands (in Iran only).

## **Agrarian Relations**

All land relations were based on landownership in the old socioeconomic framework bound to special limits, despite the variation in ownership, with regard to the interests of the landlord that represented a restricted natural economy.

The census released in 1973 relating to 49 sample villages in the Iranian Kurdistan region, indicates that these villages were grouped into large scale ownership, petty ownership and endowed lands as classified by ownership, before the land reform. There has been a farm-letting contract between the owner and the farmer according to which the owner's share of crop would be determined on the basis of production factors such as land, seed and water (in case of irrigated farms) and tool's etc.

According to (H. Rabino 1911), a system called ten and two "Dah-o-Dou" has been common in Kurdistan in which the crop is divided into ten shares of which two belonged to the owner and eight to the farmer. All expenses were paid by the farmer in this case, whereas in "Niwah-Kari" system, the farmer only provides the seed and labour, and the owner pays for the taxes and the harvest, etc.<sup>(9)</sup>

Village lands which are divided into "Jofls" (cultivating units with certain amounts of seed) are redistributed among the peasants every five to fifteen years. Only the owner is in charge of paying taxes to the government. He receives an arbitrary tax from the peasants in addition to his ownership interests.

Most researchers have reported two classes existing among the Kurds; the noble class that includes the warriors and the landowners, and the armed servants and their serfs, who are almost semi-slaves. The latter class, whether referred to as serfs or "Gurans", is distinguished from the other Kurds by their appearance, race and language. (10)

There is yet another theory describing the existence of these two groups on the basis of the settlement of part of the tribe. Warriors are believed to belong to the nomadic section, and the farmers who are dependant on land, to the sedentary one.

"Aghas" and "Bags" ruling the semi-nomadic tribes, belonged to the feudalistic system governing the Minor Asia, and were considered subjects of Iran, Turkey or the semi-independent, autonomous governors in either of these two countries. Kurdish tribes not only had to pay taxes and work unpaid for their feudal masters, but were to form armed groups under their orders. These groups would serve as military forces in the border areas and played an important role in fulfilling the non-economic requirements of the masters on their sedentary peasants.

During the third process of the Land Reform, the owners were obliged to sell the land to the lessee farmers or divide them between the farmers and themselves on the basis of the possessory interest. Only 30% of the 43 villages under study were included in the third process of the Land Refrom.<sup>(11)</sup> Governmental foundations took the place of the landlords and their representatives.

Agricultural machinery found its way into some of the villages of tie region and created a new powerful social class that formed new relations in the rural communities with their production tools. This newly established class that consisted of former petty landowners or the urban and rural

merchants, became practically involved in farming through the purchase of lands, or "Niwah-Kari", or leasing the lands, and took possession of a remarkable acreage.

Thus, the Kurdish farmer entered the market and was cheated by brokers and dealers.

After the Islamic Revolution of 1979 and the dispossession of the landlords who were related to the former regime, new agrarian relations came into being in some regions of the province. The land transfer board (the board appointed by the government to make decisions about the lands in dispute or those which belonged to the owners related to the former regime) founded 266 "Moshas" (temporary cooperatives). In some villages of the region the low efficiency of the farm is determined by the ratio of the crop and the area of land under cultivation which together with the acreage under dry-farming (that is more than five times the irrigated lands) necessitate a change in the agriculture of the region in favour of new methods. (12) Bee-keeping is the other activity of the province using both native hives and those made of pottery and strawmat kept in special rooms called "Hangdan" in winter.

Hunting and gathering are counted as a source of food among the Kurdish tribes.

#### Handicrafts

Handicrafts play a major role in the economy of the region. Kurdistan is not just a home for the nomads and farmers; there are also towns and cities.

In the past, these crafts were made for family consumption in the framework of a natural, rural and nomadic economy, whereas today, they are produced for exchange on the market. Tools used for this purpose are primitive, and labour is organized as in the family. Production tools are at times in the possession of the producer or are rented. Carpet and Guelim weavers are women who are paid daily, on a commission bases, or to order by the carpet merchants.

## Dwellings

Kurdistan has been inhabited since the old times, both in the Stone Age when man lived in caves and during the time when highlands and valleys were considered a natural refuge tor her inhabitants. Natural caves in Kurdistan have been suitable places for Stone-Age man and people living in the Middle-Ages who took refuge there in hard times. These caves were unconquerable fictional fortresses with ramparts as great as cliffs and the high peaks. Though these wonderful caves are now shelters for the herds, the Kurdish populace still regards them as mysterious places with hidden secrets. (13) Valleys and caves sheltering fictional treasures and jinns and demons have a special place in Kurdish fables.

There are different types of dwelling in Kurdistan, since Kurds live in towns, villages and tribal tents. All towns located in this region have a dual structure; the old parts are located around the centre that consists of a Bazar or "Arg" (the feudal's fortress), or a house of worship and a modern section built planned with streets and avenues unorganically related to the older parts.

Towns have running water, electricity, schools and health centres, governmental offices and military installations. Kurdish villages which are usually built by the rivers and waterways, are consist of houses made of straw and clay walls with wooden beamed ceilings. In mountainous villages, houses are made of stone and clay and are built in terraced rows only accessible by narrow alleys. The roof of the lower house is a yard for the upper one. Windows are small and often open inward. Walls are decorated with colourful flowers and the inside of the rooms are grouted white. There is an oven in the middle of the clay floor of the room which is used both as a stove and for heat in the winter when a wooden stool (like a table) is placed on top of it and coverd with a quilt to make a "Korsi". At times they make platforms for sitting and sleeping that are built all around the room and outside. Ceilings are mostly made of tree trunks thickly covered with clay and straw.

Stables are located in yards, occasionally separated from the other sections, or in the lower floor in case of the mountainous villages. They are often non-hygienic. Roofs are used for drying many agricultural products, whey, fruit and vegetables and nuts for the winter. They are also the meeting ground for women neighbours. Men meet each other on the platforms or in the only tea-house of the village. Houses located in the plains mostly have large gardens, and a large rectangular room is the living area for the livestock and the farmer along side each other. Most

to this country.

In Iraq, they occupy the north eastern part of the country and the provinces of "Dehuk", "Zakhou", "Mazuri", "Emadeih", "Akra", "Sanjar", "Sheikhan", "Karkuk", "Arbil", "Soleimani", "Dialleh", "Khaneqein" and "Mandali". In Syria, they live in the north of the country along the southern side of a highway which constitutes the border of the country, and another region stretching from "Kurd-Daq" mountains to the east of Euphrates.

From the point of the view of the 5 countries that contain parts of the Kurdish people, their population is regarded merely as a matter of politics, and since they have tried to integrate them into the other peoples and provinces, there are no separate statistics available. At present, the question of population has become a complex political issue and subject to negotiations. The opposition faction estimates the Kurdish population to be around 20 to 25 Million, whereas the governments believe it to be half this figure. (3)

## THE HARD WAY OF LIFE

The myths that tell of the origins of this people, have also talked of their hard way of life. The hard mountain is a shelter for a people who have escaped the dragon, <sup>(4)</sup> and have found their freedom in this remote corner of the world. The nature of this land and its ecological conditions such as the existence of high altitudes and deep valleys, the uneven quality of the land the high rate of precipitation and the existence of numerous rich pasturelands, and the grasslands located in different climatic regions, have given rise to a herding, nomadic or seminomadic mode of life in this region.

In addition to the above natural conditions, historical background, the economic and military situations, the pressures of taxation levied by arbitrary governments on sedentary tribes and farmers, the deprivation of individual and human rights including the right to land, as well as their lower economic and political status compared with the migratory societies, forced the Kurdish community to adopt migration and the tribal organization in order to create an atmosphere of social security and a more efficient economic and military ground for confrontation with the central governments.

Such conditions naturally call for a serious problem of production in this society. Livestock production in this region becomes as important as farming or even more so for three reasons; the first being the production of livestock manure used both as fuel and in agriculture; the second is the dairy products consumed as food and also exchanged; and the third is the use of goat's hair made into tent-cloth, ropes, etc., and sheep-wool used in carpet weaving and clothmaking (A. Lambton. 1954).

Sheep are of best stock, and are resistant against the cold. They take a rather short time to grow fat and have a high quality wool. The most important beasts and herds in Kurdistan are horses, donkeys, goats, fatty rams, dogs, camels and cows. Animal husbandry in this province is traditional and based on exploitation of the pastures in suitable seasons, and feeding the beasts in unsuitable ones. Since herding depends on nature, the other two factors, that is the man and the beast, are of lesser importance.

Herds are privately owned, and a shepherd is employed to take care of them  $^{(5)}$ . According to the traditions and the tribal beliefs, pasturelands belong to the tribe.

When heads of the tribe took possession of the arable lands belonging to sedentary farmers and also the pasturelands, and so becoming feudal Khans of the region, the members of the tribe had to pay them a right to use the pastures. The right was allocated to every family or "Ojaq" (oven) separately. Members of the tribe were considered as serfs belonging to the head, and the tent-dwellers would pay him some tribute in the form of goods and provide him with armed men in order to graze their herds in certain paths (III-Rah) and stay on certain pastures. Tent-dwellers would pay taxation to the governments through the head of the tribe (that is when the governments could gain control of the region). This taxation would be paid in the form of military services, unpaid labour, agricultural products, livestock, or even in cash.

There are three particular forms of herding in these region: 1. Village herding in which every family keeps a few domesticated animals in a comer of their residence in addition to farming and other activities. A shepherd takes the cattle for grazing.

2. Tribal herding suited to migratory or semi-sedentary modes of life. Winters, which are usually long in most corners of Kurdistan, are spent in the plains in houses made of straw and clay, or in valleys in stone houses. Cattle are kept in stables attached to the houses or located in the lower floor and they are dry-fed. In spring time, they cultivate their piece of land and leave a few men behind to take care of it, and then move towards summer grasslands (Yeilaq) with their herd. At times, these grasslands are located adjacent to "Qeshlaq" (winter residence).

Herdsmen who take their herd in winter for gazing at rather regular intervals, get together during migration in summer grasslands and form special groups called "Obah" or "Howar" or small communities made of forty to eighty families, and employ a few shepherds to take their herds for grazing in community grass-lands. Each "Obah" has a head called "Obah-bashi" who is from among the wealthlest and most influential members of that community, and is in charge of all related affairs. "Obah" is the transitional phase between the natural, family-oriented economy (based on production for the consumption of the family or related families), and the production economy. "Obah-Bashi", who has enjoyed the advantages of the common pasture by making use of the unpaid labour of the shepherd and the free expenses of the cattle (Obah-Bashi's expenses are paid by the members), has later on become a master himself. He has integrated the sheep belonging to the sedentary people into his own cattle and thus diverted a remarkable share of the income to himself. He also enjoys a greater benefit by not accepting the beasts belonging to some of the tribe members, (6) and practically deprives a group from the right to use the pastures. The consequent "Obah". therefore, is one with no family or tribal ties which embraces different classes and works as a merely economic unit that helps to change the socioeconomic structure (V. Nikitin. Quoted from Vilchevski, 1936).

The heads of the tribes were weakened after the First World War with the strengthening of the power of the central governments in Iran and Turkey. The impacts of the production economy in the region and the land reform further changed their tribal structure. Pastures located in the tribal realm were manipulated in common on the basis of the "Obah" (tribe) and in accordance with tribal traditions passed from generation to generation After the land reform in 1964, however, and the Islamic Revolution of 1979 in Iran, pastures were converted into non-irrigated farms by the farmers who also took possession of the tribe ways (Illrahs) and pastures (due to the fact that the right to the pastures was not recognized for the tribes). Many of the tribal members were forced to settle down and abandon migration, or lease their inherited pastures from the farmers, or those who had managed to register them. The private use of the pastures granted as grazing rights to each family was the last blow inflicted on the remaining tribal units in this region.

3. Livestock production for the market operating with the aid of modern facilities and hired labour in order to feed and take care of the herds at the same place.

Dairy and other livestock products such as milk, cooking oil, butter, cheese, whey, sour milk, yoghurt, wool and animal hair which were mainly produced in the past for family consumption or exchange with the other goods required by the tribes, is now produced for sale and exchange on the market due to the replacement of natural, self-sufficient economy with the productive one.

Labour force among the tribes is on the basis of the family, and the hired shepherd, and is divided with regard to age and sex. "Obah" is in charge of organizing and grazing the pastures.

In villages, labour force is on the basis of the family and the hired shepherd with no particular organization. Techniques regarding manipulation and maintenance are primitive and non-hygienic.

In a capitalistic relation, labour force is based on the hired labour, with implications of a more advanced technology, division of labour depending on varied skills. Animals are also dry-fed.

## The Plain Ruins The Kurds

A Kurd will not become a farmer unless forced to under special conditions and situations (V. Nikitin. 1957). Villagers constitute most of the population of Kurdistan, and dry-farming is practised in the highlands because of the irrigation problem and the fair level of precipitation. Cultivable lands and pastures are found on the slopes and mountainsides. Only a part of the cultivable land is used for farming, and grain cultivation in the Kurdish areas plays an important role in the economy of the related countries. Grapes are planted all over Turkey, and Iran. Fruit trees are also abundant.

people who fought, and at times defeated, the empires of the plains such as Babylonia and Assyria. These people who are the cultural progenitors of the modern Kurds, were settled in the heart of Kurdistan, through assimilation or displacement of the previous inhabitants. Minorsky (1934, pp. 1132-49) writes that on the basis of linguistic and historical data, Kurds are generally classified among the Aryan (Iranian) nations. In a brief historical summary by Soane (1912, p. 369) it has been suggested that Kurds are the descendants of the ancient Medes who first stepped across the threshold of history as Cardouchioi of Xenophon's Anabalis (Carduchi or Karduk). It is maintained that for 3500 years, this exclusive race has withstood the armies of every conquering power in the Middle-Asia, retaining their language intact, and keeping their blood free from contamination (Hay, 1921). Thanks to the same exclusiveness, they have also maintained a stagnant literary and political existence.

Kurdistan, in turn, formed part of the empires that followed; the Sullukies (331-129 B.C.), the Parthians (247 B.C.-A.D. 226), the persian Sassanids (A.D. 226-636), the Arab Caliphs (636-1258), the Mongols and Turkmen (1258-1509). Through the vicissitudes of the many wars between the Ottoman and Persian Empires from the 15th to the 19th century, the Kurdish principalities and tribes remained partially independent. Hostile armies marched along the great valleys but the Kurds remained unmolested, although their country was included in the lands conquered by either side. In the 16th Century the frontiers between the Ottoman and Persian Empires were more or less stabilized leaving about three-quarters of Kurdistan in the Ottoman Empire and one quarter in Persia.

## The descendants of the survivors

The story of the creation of a people who have lived on the high passage of man's civilization since the dawn of history is the myth of a tribe that has left the world of antiquity behind, riding their fast horses, so as to take a rest in this high plateau. The old men of the tribe narrate the story of the creation of the Kurdish people as brought in one of the myths related to the Iranian nation in the "Book of the Kings" (Shah-nameh) composed by the Persian epic poet Ferdowsi. According to the story, "Jamshid" who was one of the first fictional kings of Iran, ruled over seven countries of the earth and that of the giants and the fairies. Under his rule, the earth became organized and habitable and the casts were formed and jobs and professions created. In his time, men and creatures would not die and the plants and water would not dry up, and abundance was boundless. There were no signs of cold or heat, old age or death, and also the greed that was created by the Devil. All this persisted for as long as "Jamshid" kept to his religion and worshiped the Lord; but when he became proud and called himself the Lord, the divine right left him and the world turned into chaos and the people elected "Zahak" their king.

"Zahak" was ill-set, unclean and frivolous, but at the same time brave and ambitious. He was the son of a good man called "Madras" who lived on the plains of the lancer-riders (Arabia), and was referred to as "Bivar-Asp" because of the ten thousand horses he owned. "Zahak", deceived by the Devil, killed his father. The Devil, dressed like the cooks, came to him and kissed his shoulders on which two snakes grew. He then hid himself, and once again reapeared to "Zahak" disguised as a sage and advised him to remedy the sanakes by feeding them the brains of two youths, so the human race would became extinct. Two pious men, "Karmail" and "Armail", who were in charge of the task realized that if they fed the snakes with a brain of one youth and a calf, no one would find out, and thus they could save a youth each day. They would then provide a herd for these youths and send them to the mountains. These young people gave birth to children who started the Kurdish nation.

It is also told that a blacksmith called "Kaveh" who lived at that time had nine children who were sacrificed to the snake-shouldered king. By the time his last child was to be sacrificed, the father lost his patience and hung his leathern apron on a stick and went to the people to incite to rise them against the king. The people granted his call and rushed to Zahak's palace, destroying the fortress with the aid of "Fereidoun", a man of royal descent blessed by the Lord. They imprisoned "ZahaK" in Mt. Darnavand where he was to remain in chains until the last day. (1) The event was celebrated by all, and the celebration which is referred to as "Nawroz" has remaind to this day among the Kurds and Iranians.

## The marriage of magic and beauty

According to another tale, Kurds descend from the "Jinns". An Arabic proverb says "Kurds are a tribe of the Jinns", and it is said that Solomon

ordered five thousand young Jinns in his service to travel to the far ends of the world and never return unless they brought with them five thousand virgins from amongst the most beautiful girls. Jinns went in search of the beautiful girls for many years and by the time they returned with the five thousand of the most beautiful women of the world. Solomon had died. Since the Jinns liked these beautiful women, they married them and begot beautiful children from whom the Kurdish nation was formed.

## MOUNTAINS; THE SHELTER OF THE FREE

The heart of the original Kurdistan is the rocky Zagros mountain range stretching from north west to south east. In the west, these mountains terminate in hills sloping towards Mesopotamia. In the north, the mountains gradually join the high plateau called "Armenian Anatolia". Kurdistan's landscape is formed by huge mountains, sloping valleys, and fertile plains. Mountains become higher and valleys deeper and unfit for agriculture as we go towards the west. Going eastward, valleys become wider and there are cultivable plateaus of fertile soil. In southern Kurdistan, the peaks reach three thousand feet. Further north they rise from ten to twelve thousand feet with the highest being Mt. Ararat at seventeen thousand feet. The plateaus on which these mountains rest are also high; lake Van, on the north of Kurdistan, is over six thousand feet above sea level.

In summer, the heat is intense, especially in the valleys and plains. In winter, the cold is penetrating and bifter. The country as a whole may be divided into the following regions;

- A Subtropical area in the south, where winters are temperate and summers intensely hot. The region is extremely dry, and the prevailing wind, the "Black Wind" (Rasha-baa'), blows from the north east.
- 2. The high plains, where winters are relatively severe and summers dry and hot. During the winter, snow and heavy rains fall for three months
- 3. The mountainous area with extremely severe winters. Snow falls to a depth of several feet, closing most of the passes for 2 to 3 at that time. In spring time, it is still cold and snow isvisible on the peaks until August. Summers are mild and temperate.

Kurdistan's fauna include the ibex, lynx, gazelle, deer, wolf, fox, leopard, bear, wild boar, hare, squirrel, jerboa, stonemorten, hedgehog and common rodents. Snakes, frogs and lizards are plentiful in localities. Fish are abundant in all rivers. The most common birds are; grouse, snipe, goose, duck, crane, plover, pigeon and stork, known as "Haji-Lak-Lak", as it is supposed to go on a pilgrimage to Mecca during the August migration. Insects abound in quantity everywhere. Scorpions are common as well as the large spiders.

Coal, salt springs, rock salt mines, sulphur springs, gypsum, soft sandstone and limestone are obtainable throughout the mountain range. The numerous rivers and mountain streams offer a great potential for improved irrigation and electric power.

At present, the Kurdish settlement forms a wide strip stretching from south to north along the Iran-Iraq border starting from "Mandali" to the east of Baghdad and continuing towards the border separating Iran and Turkey and as far as the Ararat Mountains. In the north, it extends towards the borders of Transcaucasia (Armenia and Azarbaijan). The northern border of "Arz-e-Rom" constitutes the northern border in Turkey, and in the south Kurds are restricted by the borders of Mesopotamia. They are limited in the west by the Euphrates. Kurds have penetrated into Asia Minor and have almost gone as far as the Mediterranian Sea by forming small, isolated communities near "Qunieh" and "Sollukieh" (Silici).

In Iran, Kurds are found on the north east, particulary in Khorassan where they were moved to fight against the Turkments under "Shah-Abbas", and "Qazvin" and the "Fars" province, where they were exiled under "Nader-Shah" from Afshar dynasty. They are also scattered in Mazandaran region and even at the foot of the "Taftan" volcano in Sistan and Baluchistan province situated on the remote south eastern corner of Iran near the border with Pakistan. Today, Kurds live mainly in the north west of the conutry and are scattered in Kermanshan, illam and Kurdistan provinces and the "Garrous" region and most parts of west Azarbaijan province.

In Turkey, Kurds live in the east of the country along the "Zagros" mountains and their branches. They reside in the provinces of "Van", "Bitlis", "Sanjaq" and "Hakari" with the majority living in "Diarbakr" and "Kharpout". All together, they live in 17 provinces of the total 67 belonging

## **Kurds of Iran**

## INTRODUCTION

Kurdistan, this ancient land of haughty mountains and fertile plains, of cold winters and moderate rainy summers, of hard won passes and narrow sloping valleys with hundreds of rivers flowing deep in the bottom, is where a brave people live. This is where a warlike, unruly, dynamic people have inhabited the Zagros mountain range and mingled with the natives since the dawn of the history. This is where snowovered mountain paths await tragedies at winter dawns and dusks; and where the eternal calm of the mountains and the roaring of the free souls rule.

In the cool tranquility of the dreamlike mountains, where silence is occasionally broken by a cock's crow or\a mule's neighing, thunderous gun-shots are not a are sound. An age-old, surprise awaits you at each corner. Penetrate inside and you will listen to its mystery. You can understand the simple, eastern Kurdish soul; a soul filled with the paths, orchards and villages among the rocks that you find in their land, like a winding road passing through valleys, listening to the rush of the rivers, or a pilgrim walking long roads in the hope of joining a saint buried in a grave on top of a hill and decorated with black stones and green and white flags.

This land is a plain composed of hundreds of colourful patches of earth where remote villages are found here and there resting in the morning fog sheltered by a rock, or located on top of a hill. The villages are full of earthen huts and pyramids, tablets of cattle-droppings. There are vast wheat fields ready to be harvested by farmers' hands and sickles, or an open space where golden hay separated from wheat grains flies through weary fingers which have worked the soil. There is the busy market-place in a town that is feverish and armed to the teeth; a town where old, pastoral songs can be heard, and magical spells as old as mankind, rise from the tambourine, its crescendo rhythm challenging every man to deny the material life as he moves into a strage dance. Arms open to the tambourine beats, hair flying in the wind mocking the man's pain and body, stabbing one's stomach with a dagger, piercing one's lips with a sword to prove that a man can say "no" to his bodily cage.

Kurdistan is a mountainous area, her landscape is formed by high altitudes, sloping valleys, and fertile plains. Mountains become higher and valleys deeper and unfit for agriculture as we go towards the Northwest. Towards the East, however, valleys become wider and there are cultivable plateaus of fertile soil.

People of the mountains are cattle-raisers and breed goats and sheep; the plains people are farmers and raise crops such as wheat, barley, rice, tobacco, alfalfa and corn.

In a cultural-historical context, Kurds can be recognized as an ancient people who have resisted various invasions and deadly confrontations during their history. Their spirits reflect their nature. The bright colours of their land wrap their souls and bodies. A golden sun shines on the plains and steppes surrounded by mountains and green valleys lying in the bottom of snow-capped peaks, where cattle are milked in village sunset when flocks of herds return to their fold. One can smell fresh bread in the narrow alleys, and hear men talking about politics in the light of the lantern sitting at the supper-cloth spread, bread, yaghurt and tea.

Remnants of old forests with occasional trees of bitter almond and wild pistachio can be found in the region, while forests of oak, ash, wild tamarisk, and a rich wild life still exist in Kurdistan.

Despite the wind-swept, rain-washed petrograghs on the weary face of her rocks, the history of this land is a mixture of truth and fable. It is, however, clearly understood that they are people of Indo-European stock who have lived in a constant struggle with the plains people while inhabiting the higher altitudes of Mesopotamia, and who have at times either conquered ther regional Empires or been vanquished by them. This land has been overrun by Sollukies, Parthians and Sassanids in ancient times, and by the Arab Caliphs and Mogol invaders and Ataban Turks in the Middle Ages.

The last blow against them was after the First World War, when their land

was divided among the countries of Iran, Turkey, Iraq, Syria and the Republic of Azarbaijan and Armania.

"Kurdistan" is under the control of the central governments and the attiliated offices are mostly managed by the non-Kurds. Despite all this, each Kurd reviews the dream of autonomu in his mind, singing it in Kurdish along with his fellow kinsmen while placing their hands at each other's back and tapping their feet on the ground in a dancing motion. Town settlers constitute half the Kurdish population and are mainly merchants or civil workers. There are no major industrial firms or productive companies in Kurdistan. It is also short of natural resources, but there is an abundance of water here, as many rivers and mountain streams flow in the district. In the past, nomadism was a prevalent way of life in Kurdistan, but now most nomadic tribes lead a sedentary life.

Most Kurdish tribes have become sedentary since the last century, without losing their national identity and tribal ties. The Kurds of the mountains had preserved their tribal attitude until recent times. However, this tendency was much less among the plains people where feudal laws used to rule. Today, these realtions are replaced by capitalistic ones. The Kurdish tribes come together under the patriarchal leadership of a head (Raiz) who is known as "Bag" or "Agha" amd who takes authoritative measures in the absence of the legal statues.

Sources of income in Kurdistan include fruit growing (apples, pears, pomegranates, quinces, figs, wafnuts, Local almonds, cherries, sour cherries, and peaches are grown in the area), bee-keeping and local handicrafts. The latter plays an important role in the economy of this district and differ from one place to another depending on the nature of the region.

Local handicrafts include carpets and rugs, Guelims, jajims, shawts, brocaded silk, Guivahs (kind of light cotton shoes), felt mats, embroideries, leather products, turnery, mat-weaving, and metal tools such as knives and weapons.

Kurds are mostly Sunni Moslems today, but one can observe the remnants of Mithraism and Zoroasterianism in most of their customs. Some Kurd are Shiite Moslems and some are "Yazidis" whose religion is Syncretistic. The "Peacok Angel" (Malak-e-Tawus) is also an important faith among the Kurds.

The Kurdish language belongs to the Indo-European family of languages and has its own grammar and it is close to ancient Iranian language. Because of the mountainous nature of the region, there are a few Kurdish dialect.

The Kurdish spirit is revealed in strange ceramic pots made by the weary hands of a woman who fires them in a home-made kiln. In the picture frame on a top shelf a family history is portrayed. The family has been moved and separated by the Iran-Iraqi war but the picture reveals a man in Kurdish dress, another in army uniform, a third in Iraqi-Kurdish dress and a fourth is at a Turkish University; a family that is essentially and irrevocably Kurdish. One of them is a "Pesh-Marga", another a civilian freedom fighter.

Women look at the pieces of "once-a-family" hundreds of kilometers away, and it is clearly understood that they will always be united no matter how far away they are from one another.

This spirit is crystallized in a mother's "grief-to-come" for the one she has given life to and has brought up to be taken away from her in "not-a-distant" future. It is revealed in the short life of men and women who find it more pleasing to five their lives in moments of climax than to succumb to an ordinary, quiet life. These are people who dream sweet dreams of reaching their goal; People who postpone the "grief-of-failure" to the promised moment and FACING DEATH, CHANT THE EPIC OF LIFE.

## ON THE PASSAGE OF THE HISTORY

The mountains above Mesopotamia have always been inhabited by

## **KURDS OF IRAN**

Photos
N. Kasraian

Text Z. Arshi



# KURDS OF IRAN

Photos N. Kasraian Text Z. Arshi