
  

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî 
   Jimar: 2            Nîsan               2020   

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2              April               2020 

eISSN-2687-5438        Research Article – Gotara Lêkolînê 

 

DENGBÊJIYA JINÊ JI HÊLA PATRONAJ, PERWERDEHÎ, ROL Û NÊRÎNA 
CIVAKÎ Û ÎCRAKIRINA HUNERÊ VE 

WOMEN’S DENGBÊJÎ IN TERMS OF PATRONAGE, TRAINING, SOCIAL ROLE 

AND PERSPECTIVE AND ARTISTIC PERFORMANCE 

PATRONAJ, EĞITIM, TOPLUMSAL ROL VE BAKIŞ VE SANATI İCRA ETME 

YÖNÜNDEN KADININ DENGBÊJLİĞİ 

Mehmet YILDIRIMÇAKAR* 

 

Kurte 

Xebata me li ser hunera dengbêjiyê û cihê jinê di hunera dengbêjiyê de, hûr dibe û hewl dide ku ji hêla 
patronaj, perwerdehî, rol û nêrîna civakî û îcrakirina hunerê ve dengbêjiya jinê veçire. Me di serî de qala hunera 

dengbêjiyê, sînor û pîvanên wê kir, kilam, stran û çîrok dane nasîn û cudahiya kilam(bêj), stran(bêj) û 
çîrok(bêjan) destnîşan kir û li gorî pêşveçûna teknolojiyê û guherînên civakî dengbêjî dabeşî du serdeman kir; 

dengbêjiya klasîk û ya modern.  Di pey re em ketin pey pirsa: Gelo dengbêjên jin hene yan na? Me hewl da ku li 

gorî sînor û pîvanên dengbêjiyê û dabeşkirina me kirî em hebûna dengbêjên jin bidin nîşan û dengbêjiya jinê 
analîz bikin. Paşê me behsa patronaj, perwerdehî, rol û nêrîna civakî ya dengbêjên jin kir û astengiyên li ber 
îcrakirina dengbêjiya jinê û sedemên wan astengiyan tesbît kirin. Di encamê de hat dîtin ku gelek jinên dengbêj 
hene,  ji ber guherîna şert û mercên civakî bi giştî nebe jî astengiyên li ber îcrakirina dengbêjiya jinê hêdî hêdî li 
hole radibin û jin êdî dikarin di warê giştî de bi rehetî dengbêjiya xwe îcra bikin û dengê xwe belavî cihanê 
bikin. 

Bêjeyên Sereke: Hunera Dengbêjiyê, Dengbêjiya Jinê, Rola Jinê, Patronaj, Kilam, Warê Giştî. 

 

Özet 

Çalışmamız dengbêjî sanatı ve kadının dengbêjî sanatındaki yeri üzerine eğiliyor ve hamilik, eğitim, 
toplumsal rol ve bakış ve sanatı icra etme yönünden kadının dengbêjliğini analiz etmek istiyor. Başta ana 

hatlarıyla Dengbêjî sanatından,  sınır ve ölçülerinden bahsettik, kilam, stran ve çîrok gibi türleri tanımladık ve 
kilam(bêj), stran(bêj) ve çîrok(bêj) arasındaki farkları tesbit ettik ve teknolojik gelişmeler ile toplumsal 

değişimler ışığında dengbêji sanatını klasik ve modern dengbêjlik olmak üzere iki dala ayırdık. Ardından acaba 
kadın dengbêjler var mıdır? sorusunun peşine düştük. Dengbêjî sanatının sınır ve ölçülerine, yaptığımız
                                                        

* Xwendekarê Doktorayê, Beşa Ziman û Edebiyata Kurdî, Zanîngeha Bîngolê, e-mail: 

mehmetyildirimcakar@gmail.com 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
88 

 dallandırmaya göre kadının dengbêjliğinin varlığını göstermek ve kadının dengbêjliğini analiz etmeye gayret 
ettik. Daha sonra hamilikten, kadın dengbêjlerin eğitim süreçlerinden, toplumsal rollerinden, toplumun bakış 
açısından ve mesleklerini icra ederken karşılaştıkları zorluklardan ve sebeplerinden bahsedip bazı saptamalarda 

bulunduk. Sunuç olarak bir çok kadın dengbêjin olduğunu, toplumsal değişimlerin de olumlu etkisi ile tamamen 
olmasa bile kadın dengbêjlerin mesleklerini icra etmeleri önündeki engellerin gün geçtikçe yavaş yavaş ortadan 
kalktığını ve kadınların kamusal alanda rahat bir şekilde dengbêjliklerini icra edebildiklerini ve seslerini dünyaya 
duyurabildiklerini tesbit ettik. 

Anahtar Kelimeler: Dengbêjî Sanatı, Kadının Dengbêjliği, Kadının Rolü, Patronaj, Kilam, Kamusal 
Alan. 

 

Abstract 

This study aims to examine the art of dengbêjî (the traditional Kurdish singing/minstrelsy within its own 

standards) and the place of women in the performance of this art and endeavours to analyze women’s dengbêjî 
through the terms of patronage, training, role and social perspectives and artistic performance. At the beginning 

information has been given about the art of dengbêjî, its borders and criteria and kilam, stran and çîrok have 

been introduced and the differences between a kilam(bêj), stran(bêj) and çîrok(bêj) have been pointed out and 

the art of dengbêjî have been divided into two in the light of technological developments and social changes: 

classical and modern dengbêjî.  Just afterwards the question whether female dengbêjs have existed or not has 

been answered. There has been an effort to prove the entity of women’s dengbêjî and to analyze it in accordance 

with the limitations and criteria of the art of the dengbêjî and the classification mentioned above.  The issue of 

patronage, the educational processes and the social roles of female dengbêjs and the perspective of the society 

have been dealt with subsequently and the reasons preventing them to perform their art have been detected. 

Consequently it has been observed that there are numerous female dengbêjs and the social obstacles disallowing 

them to fulfill the art of dengbêjî have gradually reduced to a certain extent though they have not disappeared 

totally. They thus feel freer to maintain this traditional occupation in the public sphere and let the whole world 

hear their voices.  

Keywords: Art of Dengbêjî, Dengbêjî by Women, Women’s Role, Patronage, Kilam, Public Sphere. 

 

1.Destpêk 

Mijara xebata me ji hêla patronaj, perwerdehî, rol û nêrîna civakî û îcrakirina hunerê ve 
dahûrîna dengbêjiya jinê ye. Ji bo em bikaribin ji van hêlan ve dêngbêjiya jinê analîz bikin 
pêşî divê em tesbît bikin ka jinên dengbêj hene yan na? Ji ber vê yekê êm ê bikevin pey çend 
pirsên bi vî rengî: Gelo sînor û pîvanên dengbêjiyê çi ne? Û em ji bo kî/ê dikarin bibêjin 
dengbêj? Ciyawaziya dengbêj ji stranbêj, kilambêj û çîrokbêj heye gelo? Ger hebe çi ye? Gelo 

yek cure dengbêjî heye yan dengbêjî li gor hin taybetmendiyên xwe dabeş dibe? Da ku em li 
gorî bersivên van pirsan dest nîşan bikin ku dengbêjên jin hene.  Piştî vê tesbîtê êdî dor tê ji 
van çar hêlan ve analîzkirina dengbêjiya jinê. Divê pêşî em sînor û pîvanên dengbêjiyê diyar 
bikin paşê jî balê bikêşin ser bandora bipêşketina teknolojiyê û guherîna civakê ya li ser 
performansa jinê di îcrakirina hunera dengbêjiyê de.  

 Destnîşankirina hebûna dengbêjên jin û analîzkirina dengbêjiya jinê du hîmên 
bingehîn in ku xebata me pala xwe dayê. Armanca me ev e ku em sînor û pîvanên dengbêjiyê 
diyar bikin, dengbêjiyê li gorî bipêşketina teknolojiyê dabeş bikin da ku bikaribin aloziya 
pênaseyên der barê dengbêjiyê de zelal bikin. Her wiha di çarçoveya rê û rêbazên zanistên 
civakî de ji hêla patronaj, perwerdehî, rol û nêrîna civakî û îcrakirina hunerê ve analîz bikin û 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
89 

cudahî û hevpariya dengbêjiya jinê û mêrî dîsa li gor van çar serenavan berawird bikin. 

 Xebatên berî niha hatine kirin bi awayekî giştî li ser dengbêjiyê hûr dibin lê di vê 
sehayê de kêm xebat hene ku bergeha xwe bidin jinê, di nav hunera dengbêjiyê de cihê jinê 
destnîşan bikin. Bi vê xebatê hêvî heye ku valahiyekî dagire, ji bo xebatên bi vî rengî bibe 
mînak. Tesîrên geşedana teknolojiyê, guherînên civakî û bi xwe re afirandina îmkanên ji bo 
rola jinê di îcrakirina vê hunerê de bide ber çavan. 

2. Hunera Dengbêjiyê 

Heya niha gelek kesan pênaseya dengbêj(iyê) kirine û her yekî bala xwe daye hin hêlên 
dengbêjiyê û bi vî awayî gelek pênaseyên cihêreng derketine meydanê. Dengbêj bêjeyeke 
dariştî ye ku ji du bêjeyan pêk tê; deng û bêj(tin). Mehmet Uzun di berhema xwe ye bi navê 
“Dengbêjlerim” de ji çend hêlan ve pênaseya dengbêj(iyê) dike: “ Deng di zimanê min î 
dayîkê de deng e û heçî bêj e ew ê şekil dide deng e, yê ku dengî dibêje ye. Yê ku giyanê dide 
deng, dengî zîndewar dike ye. Hostayê ku deng ji xwe re kiriye pîşe, însanê ku mekanê wî 
bûye deng e. Dengbêj, yê ku nefes û jiyanê bexşî dengî dike ye. Dengbêj dengî dike kelam, 
kelamê dike halê kilamê, stranê. Dengbêj yê dibêje ye, yê vedibêje ye. Ango dengbêj; yê 
vedibêje, dengî nexş dike, bîrê zindî û geş dike, hetta bîr bixwe ye. Dengbêj di heman demê 
de yê ku dengî dike kilam, stran û muzîk e jî. Dengêj deng û nefesa ku ziman, nasname, dîrok, 
kesayetî û bîrê dide însên û însaniyetê; çavkaniya ku mirovî, mirovatiyê, vegotina mirovatiyê 
bi domana qirneyan re dixe halê robarekî bêsekn e (2008, 11-13).” 

Kardaş balê dikişîne pirhêlûbûna hunera dengbêjiyê; hem ji hêla naveroka berhemên 
dengbêjiyê ve, hem jî ji hêla fonksiyona hunera dengbêjiyê ve pênaseyeke tekûz dike: 
“Dengbêj hozan û hunermendên gel in ku bûyerên dîrokî yên bandoreke mezin li civakê 
kirine yên wekî pevçûnên di navbera eşîran de, şerên eşîran ên bi otoriteyê re, babelotên 
siruştî yên wekî erdhej, lehî û hwd., bûyerên wekî eşq, jeveqetîn, qîzrevandinê û çîrokên 
gelêrî vedibêjin; hunera xwe li gorî herêmê bi enstrûman an bêyî enstrûman bi awayekî 
binewa dikarin îcra bikin; civakê bi awayekî pirhêlî nas dikin; di nav berhemên xwe de cî 
didin rengvedana hêlên civakê yên erênî û nerênî; bi rêya vegotinên xwe nerît û kevneşopiyan 
vediguhêzin (2017, 10).”  

Mirov dikare pênaseyên cur bi cur rêz bike. Dengbêjî ji ber ku; tê de muzîk heye wekî 
muzîk, tê de gelek hêmayên destanan derbas dibin wekî zargotin, tê de çîrok derbas dibin 
wekî vegotina destan û çîrokan, pir caran qala qewimînên dîrokî dike wekî dîroka devkî û tê 
de bizarî heye wekî tiyatro/şano, hêleke wê ye edebî heye wekî edebiyata dengbêjiyê hatiye 

binavkirin. Ev navlêkirinan ji ber hin taybetiyên dengbêjiyê hatine kirin. Rast e di nav hunera 

dengbêjiyê de muzîk, zargotin, vegotina destan û çîrokan, dîroka devkî, şano û edebiyat hene 
û her yek ji van aliyekî dengbêjiyê temsîl dikin lê bi tena serê xwe nikarin bibin navekî giştî 
bo dengbêjiyê. Lê wekî Yorulmaz jî diyar kiriye; hunera dengbêjiyê cureyeke serbixwe ye di 
nav hunerên dikê û xwepêşandinê de (2017: 53). Li gorî Çaçan jî dengbêjî cureyeke serbixwe 
ye. Çaçan kilamê wekî vegotina dengbêjiyê binav dike û kilamê ji stran û çîrokê cuda dike û 
dibêje kiryara dengbêjiyê ne gotin e vegotin e (2013: 25).  

2.1. Sînorên Hunera Dengbêjiyê 

Berî her tiştî divê em xususiyetên dengbêjiyê diyar bikin. Ji bo em ji kesekî/ê re 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
90 

bikaribin bibêjin dengbêj gelek xususiyet lazim in. Kardaş wan xususiyetan weha rêz dike:  

- Divê dengbêj xwediyê dengekî xweş û qirikeke xurt be.  

- Ligel zanîna berhemên hostayane1 bixwe jî li ser qewimînên berî xwe û 
dema xwe bi awayekî jixweberî bikaribe berheman biafirîne.  

- Haya wî li 'urf û 'edetên civakê hebe, li gor wan 'urf û 'edetan tevbigere û 
hurmetê nîşanî kevneşopiyên civakê bide.  

- Divê xwedî bîreke hêzdar be da ku bikaribe zûtir fêrî berheman bibe û jiber 
bike. Divê ji hunera dengbêjiyê hez bike û dilsoz be (2017: 14).  

Yorulmaz berhemên dengbêjiyê wekî kilam binav dike û kilamê weha terîf dike: Bêjeya 
kilamê ji bêjeya kelam a zimanê erebî çêbûye û bi şêweya kilamê derbasî zimanê kurdî bûye. 
Têgeha kelamê di lîteratûra Îslamî de bi têgeha felsefeyê re hevreng e. Kilam pala xwe didin 

çîrokên ser û binê wan û dirêjaya wan diyar. Û taybetiyên kilamê yên şêweyî weha rêz dike:  

- Hemû kilamên dirêj bi mirina lehêng diqedin.  

- Lehengên wan hercar di aliyê têkçûyî de ne.  

- Kilam tu car bi şanazî naqedin.  
- Di kilaman de cidiyetek heye, hêmanên mizahî cî nagirin.   
- Ji bilî çend methiyeyên dengbêjên dîwanan lehengên hemû kilaman kesên 

bierdem in û wekî mînak Kilamên Derwêşê 'Evdî û 'Edûleyê, Memê Alan, Siyabend û 
Xecê û hwd. lehengên wan bi erdem in, têk diçin û dimirin (2017: 56). 

Kilam bi awayekî teatral têne vegotin (Kardaş, 2017: 16). Kilam cureyeke ku ji muzîkê 
zêdetir nêzî zimên e (Schafers, 2016: 25). Stran bi piranî ligel amûreke muzîkê tê îcrakirin. 
Herçiqas stranên gelêrî hebin jî gotinên stranan piranî aîdî stranbêjan in. Di stranan de temaya 

bingehîn evîn e (Tan, Önen û y.d. 2010: 46). Stran ji lêkera strînê tê. Stran formeke muzîkê 
ye. Li gor kilaman kurt in. Li gorî Yorulmaz bizarî di dengbêjiyê de jî heye di çîrokbêjiyê de 
jî. Dengbêjî bizarî kesên têkçûyî, bierdem û mirî dike, lê çîrokbêjî bizarî qehremanên fantastîk 
û heywanan dike. Di vir de dengbêjî û çîrokbêjî li hev cuda dibin (2017: 57). Stranbêj bi tenê 
berhemên hostayane yên dengbêjên berê gotine icra dikin, behremendiya wan a jixweberî 
tuneye. Kilambêj têgeheke ku ji bo kesên bûyer, destan û hikayetên dîrokî dibêjin tê bikaranîn 
(Kardaş, 2017: 10). Vêga gelo em dikarin ew kesên kilaman dibêjin wekî kilambêj, yên 
stranan dibêjin wekî stranbêj û yên çîrokan dibêjin wekî çîrokbêj binav bikin? Lê êm ê li kî/ê 
re bibêjin dengbêj? Birastî jî diyarkirina sînorên wan gelek zehmet in. Îro di civakê de ji bo 
çîrokbêj, stranbêj û kilambêjan jî pirî caran dengbêj tê gotin. Wekî ku Kardaş jî diyar kiriye; ji 
ber ku di civakê de rêzdariyeke mezin ji bo dengbêjan heye, ev navên borî hemû wekî 
dengbêj têne binavkirin (2017: 11). Ji ber ku dengbêjî di civakê de gelek biqîmet tê dîtin, 
rêzdariyeke mezin jê re tê girtin û wekî semboleke ziman û çanda kurdî wateyeke siyasî lê tê 
barkirin, em dikarin bibêjin popûlarîteyeke wê ya diyar heye. Herweha gotina di malbata 

herkesekî de dengbêjek heye berbelav e, piraniya kesên ku bi muzîkê re eleqedar in xwe wekî 
dengbêj binav dikin û ev ji bo wan şanaziyek e (Öztürk, 2012: 139). 

2.2. Dabeşkirina Hunera Dengbêjiyê 

                                                        
1 Bi berhemên hostayane qest kilamên wekî Memê Alan, Binevşa Narîn, Kerr Kulik, Siyabend û Xecê, Dewrêşê 
'Evdî û hwd. ne. 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
91 

Li gorî Hêjaʼyê dengbêjî dibe du bir: Dengbêjiya di bin patronajê de û dengbêjiya 
serbixwe. Ango dengbêjiya profesyonel û ya amator (2015: 39). Wekî ku tê zanîn her mîr û 
axayekî kurdan ji xwe re dengbêjek digirt, debara wî dikir, dengbêjan jî di dîwanên mîr û 
axayan de dengbêjiya xwe îcra dikirin. Ew kesên ne dengbêjên mîr û axayan bûn jî bi 
awayekî serbixwe/amator dengbêjiya xwe îcra dikirin. Her çiqas ev dabeşkirin hatibe kirin jî 
ji ber ku ew serdem guheriye, ne mîr û axa mane ne jî ew 'urf  û 'edetên berê. Ger em 
serdemên dengbêjiyê wekî serdema klasîk û serdema nûjen dabeş bikin dê gelek tiştên ku em 
li ser li hev nakin zelal bibin. Çawa ku dinya rojbiroj diguhere, dengbêjî jî her wusa diguhere, 
ev tiştekî asayî ye. Ji ber vê yekê em nikarin dengbêjiyê têxine qalibên teng û li gorî wan 
qaliban binirxînin. Niha şûna dîwanên mîr û axayan malên dengbêjan yan jî şevbuhêrkên 
televîzyonan û hwd. digirin. 

Serdema em tê de dijîn serdema elektronîkî ye. Jiyana mirovan li gorî pêşketina vê 
teknolojiyê didome. Însan li gorî rewşa teknolojiyê terza jiyana xwe kifş dikin. Bivê nevê xwe 
di nav vê dinyayê de dibînin, nikarin xwe derveyî vê teknolojiyê bihêlin. Çanda mirovî jî bi 
guherîna dem û teknolojiyê re diguhere. Ragihandin, medya, fêrbûn, rêwîtî, çandinî û hema 
bêje her tiştê mirovan rojbiroj diguherin. Ji ber elektrîk û alavên bi elektrîkê dixebitin em vê 
serdemê re dibêjin serdema elektronîkî (Yıldırımçakar, 2017: 5). Ev pêşveçûna teknolojiyê 
tesîr li hunera dengbêjiyê jî kiriye. Ji ber ku dengbêjê navdar ê kurdan Evdalê Zeynikê berî vê 
guherînê jiyabû, îmkana qeydkirina dengê wî tunebû, niha li ber destê me dengê wî tune ye, 
her weha dengê dengbêja jin Gulêya hevjîna Evdal jî. Em ji kilamên ku nîspetî wî dikin di 
derbarê wî de agahiyan distînin. Lê dengê dengbêjên wekî Şakiro, Reso, Nûroyê Meter û hwd. 
em bi saya teybê û qasetan dikarin guhdarî bikin. Dîsa bi saya radyoyên Bexda, Urmiye û 
Rewanê gelek dengbêj û stranbêjên kurd cara ‘ewil îmkana qeydkirin û belavkirina dengên 
xwe dîtin. Ango bi saya vê teknolojiyê dengên wan wenda nebûne û gihiştine roja me. Piştî 
radyo û teybeyan televîzyon derketin, qanalên taybet vebûn û niha jî tora înternetê heye. 
Çanda devkî û nivîskî bi saya van amûrên ragihandine berbelavî her derî dibin.  

3. Dengbêjiya Jinê 

Gelo jinên dengbêj hene yan em jinên stranbêj wekî dengbêj binav dikin? Di zimanê 
kurdî de bêjeya dengbêj hem ji bo mêran hem jî ji bo jinan tê bikaranîn, ango zayendê nîşan 
nade. Ger em jî wekî Schafersʼê kilam gotinê wekî pîvana dengbêjiyê bihesibînin gelek 
dengbêjên jin hene (2016: 25). Wekî Bozkuş jî diyar kiriye; di civaka kurdan de, herçiqas mêr 
li gorî jinan di îcrakirina hunera dengbêjiyê de li pêş bin jî, rêjeya jinên ku di serdema xwe de 
bi nav û deng bûne bilind e. Wekî mînak; Meryem Xan, Gulîzera Etar, Sûsika Simo, Werda 

Şemo, Fatma Îsa, Asa Evdîle, Xana Zazê, Naza Kokil, Zadîna Şekir û Eyşe Şan (2011: 103). 
Lê divê ev pirs bê kirin; gelo ev kesên navborî dengbêj bûn yan di forma dengbêjiyê de stran 
digotin. Di serdema dengbêjiya klasîk de ku bi derketina radyo û teybeyan ji serdema modern 

vediqete, bi tenê navê sê dengbêjên jin hatiye tespît kirin. Navê Gulê wekî dengbêja jin a 
pêşîn tê bilêvkirin. Li gorî Öztürk ji bilî Gulê jineke bi navê Pero jî heye ku dengbêjeke xurt e 
û di serdema Gulê de jiyaye. Dîsa tê qalkirin ku di serê salên 1900î de li Hekariyê dengbêjeke 
bi navê Dengbêj Hemîde jî hebûye (2012: 109). Lê me dengê van hersê dengbêjan 
nebihîstiye, bi tenê li gorî çavkaniyên devkî û civakî em dizanin ev dengbêj hebûne. Ango di 

destê me de tu belge tune ye ku em bikaribin bibêjin ev hersê jinên dengêj hebûn. 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
92 

3.1. Patronaj  

Wekî me li jorê jî qala dengbêjî û patronajê kir, bi tenê dengbêjên mêr bi têkiliya 
patronaja mîr û axayan dengbêjiya xwe îcra kirine, jineke ku bûbe dengbêja mîr yan jî 
axayekî me nebihîstiye. Li gor Gürür têkiliya van dengbêjan bi mîr û axayan re li ser 
têkiliyeke aborî bû (2014: 42). Li gorî Hêjaʼyê “terefê dengbêjiyê terefê mêran e, û 
dengbêjiyê, bi taybetî jî dengbêjiya profesyonel deriyê xwe ji jinan re girtiye.” Ji serdema 

dengbêjiyê ya klasîk ev tesbîtên wê di cî de ne. Lê di serdema dengbêjiya modern de dibe ku 

mîr û axayên ku patronaja dengbêjiyê bikin tune bin lê radyo û televîzyon û saziyên bi van re 
têkilîdar hene. Gelo em radyoyên Bexda û Rewanê yan televîzyonên îroyîn nikarin wekî 
patron/hamî bihesibînin? Kesên wekî Ayşe Şan, Meryem Xan, Sûsika Simo, Fatma Îsa, Îran 
Mucerdî ku ji hêla gelek kesan ve wekî dengbêj têne qebûlkirin, bi patronaja radyoyên 
Rewan, Bexda û Urmiyê îmkan dîtine ku dengê xwe bigihînin cihanê û dengê wan bê 
qeydkirin. Ev îmkana patronajê ne tenê ji bo mêran bû jinan jî lê îstîfade kirine. Ango cara 

pêşîn jinan di bin patronaja radyoyan de dengbêjiya profesyonel îcra kirine.  

3.2. Perwerdehî  

Jin li gorî mêran zêdetir hestiyar in, ev rewş di kilamên jinan de bi awayekî eşkere 
derdikeve pêş. Hem ji hêla xweşbûna dengî ve jî jin gavekî li pêş mêran in. Jin eşq û evîna 
xwe, êş û azarên xwe, fikr û ramanên xwe bi hêsayî di berhemên xwe de dineqşînin. Lê wekî 
Bozkuş’ê jî diyar kiriye; mêr gund bi gund, bajar bi bajar geriyane û dengêjiya xwe îcra kirine 
lê îmkanên jinan yên wusa tune bûne ji ber vê yekê mecbûr mane ku hunera xwe di 
çarçoveyeke teng de îcra bikin (2011: 129). Vê rewşê bandor li perwerdehiya jinan jî kiriye. 
Jinan ji ber ku îmkan nedîtine wekî dengbêjên mêr bikaribin dever bi dever bigerin û 
dengbêjiya xwe îcra bikin, dengbêjên deverên din nas bikin, hunera xwe pêş ve bibin, di 
derdoreke teng de hînî dengbêjiyê bûne, li ber radyoyan û ji kesên malbata xwe fêr bûne. Li 
gorî Öztürkê jin bi piranî li radyoyan fêrî dengbêjiyê bûne: Dengbêjên jin yên Wanî di 
hevpeyvînan de digotin me gelek radyoya Rewanê guhdarî dikir, cara ewil me dengê 
dengbêjan li wir bihîst û em li ber radyoya Rewanê hînî kilam û stranan bûn (Öztürk, 2012: 
110). 

Di sala 2011yan de li Wanê, ji hêla çend jinên dengbêj ve bi navê Komela Jinên 
Hunermend û Dengbêj komeleyek ava bûye. Li ser dengbêjiyê ders hatine dayîn. Bi saya vê 
komeleyê jin li hev fêrî kilam û stranan bûne, wekî dibistana dengbêjiyê bi kar tînin. Û 
dikarin dengê xwe bi dorhêla kamuyê de îcra bikin.Wekî Çelikê jî diyar kiriye; kole bi tenê 
perwerdehiyê dide keçikên piçûk, bi têkiliyeke hosteyî-çiraxî dersan didin û li tirkiyê cara 
‘ewil koroya dengbêjan damezirandine (2014: 645). 

3.3. Rol û Nêrîna Civakî  

Piraniya berhemên çandî li ser jinan in. Jin, di nava gelek helbest, çîrok û stranan de 
temaya bingehîn in û gelek berhemên folklorî ji hêla jinan ve hatine çêkirin. Wekî Alakom jî 
gotiye: “Jinan di folklora kurdî de ji xwe re textek ava kirine û serdestiyeke wan heye. Di 

folklora kurdî de gotin gotina jinan e û kilam kilamên keçikan in”, (2009: 13). Di jiyana 

rojane de bi tenê jin lorî û zêmar/şînîʼyan dibêjin. Ev cure bi tenê malê jinan in. Jin van 

cureyan diafirînin û dibêjin. Mêr ne vana diafirînin ne jî dibêjin. Lê jin ji bilî van cureyan 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
93 

kilaman jî dibêjin. Dîsa mêr gelek kilaman bi perspektîfa jinan dibêjin. Hêja balê dikişîne li 
ser vê perspektîfê û pirseke bi vî awayî dike: “Ev jina ku di kilamê de diaxive bi rastî jî jin e 
yan fenteziya mêrekî ye?” (2015: 41) Gelo di afirandina kilaman de rola jinan yan ya mêran 
mezintir e? Hêja pala xwe dide teza Milman Parry û weha dibêje: “Dawiya afirandina 
kilamekê tuneye. Kilamek her cara ku tê gotin ji nû ve tê afirandin. Di vê afirandina bêdawî 
de jin û mêr bi qasî hev cih girtine.” Û weha didomîne: “Mimkun e ku hin kilam ji aliyê jinan 
ve hatibin afirandin û ji aliyê mêran ve hatibe belavkirin.” Lê Schafers qala tezeke dîroka 
dengbêjiyê dike ku li gorî vê tezê di demên berê de jinên dengbêj yên herî mezin, kilamên ku 
qala dîroka kurdan, şerên destanî û evînên dilsoj dikirin. Piştî ku kurd bûne misilman, ew 

sîstema dêkanî/anaerkil guherî derbasî sîstema bavkanî/ataerkîl bûn, mêran kilamên jinan 

dizîn, kirine malê xwe û dengê jinan wekî guneh û şerm nîşandan her weha dengê jinê hate 
fetisandin û dengê jinê hepsî nava civatên ku bi tenê ji jinan pêk tên kirin (2016: 26).  

Di nava kurdan de hema bêje hemû jinên ku dengên wan xweş û xwedî qabiliyet di 
şevên hinê, dawetan, şîn û dîwanan de distirên. Lê bi gelemperî ev dorhêlên jinan in. Li gorî 
kurdên misilman, di nava kurdên êzdî de rêjeya jinên dengbêj bilind e û dikarin di nav 
civakên têkel/cergubez de bistirên. Piştî îslamê eger jin û mêr dê di heman dîwanê de bistirên 
wê gavê mekan, li gorî jin û mêran li hev cuda bike tê dizaynkirin. Lê wekî Öztürkê jî gotiye; 
li gorî ‘eşîr û baweriyê ev rewş diguhere yên jin û mêr tevlihev bistirên û bileyîzin jî hene. Lê 
ji ber ku li gorî baweriya ku dengê jinê bo mêrên biyanî heram û şerm dibîne destûr nedaye ku 
jin li her derî bi awayekî azad dengê xwe îcra bikin. Lê astengiya herî mezin zexta civakî ya 

“patriyarkal2” û bêjara dînî ye (2011: 115). 

Fatma Îsa jina misilman a ‘ewil e ku di radyoya Rewanê de bûye dengbêj. Lê Îsa encax 
piştî temenekê dikare dengbêjiya xwe li ser radyoyê îcra bike. Ji ber ku ciwaniya wê derbas 
bûye, pîr bûye û seksûaliteya xwe winda kiriye, piştî menapozê jinbûna wê nayê jêpirsîn, êdî 
tu astengî nemaye ku dengê xwe bi radyoyê belav bike û mêr dengê wê bibihîzin (Sakin û 
Sert, 2010). 

Dema em dengbêjên jin bi hêla seksuelîteya civakî binirxînin ji bo hunera xwe îcra bike 
civak hin berpirsiyariyên biyolojîk û civakî ji wan dixwaze. Wekî mînak; berpirsiyariya 
dayîkbûnê, zarokmezinkirinê, destûra mezinên malbatê, destûra mêrê wê, gunehbûna gotina 
kilam û stranan ya li cem mêran û hwd. astengiyên li pêş jinan in ku wekî mêran bi rihetî 
nikarin dengbêjiyê îcra bikin (Kardaş, 2017: 44). Li vir jî diyar dibe ku rola ku civakê li jinê 
barkiriye li pêşiya îcrakirina dengbêjiya jinê dibine asteng, jin ji ber van berpirsiyariyan wekî 
mêran nikarin bi hêsayî dengbêjiya xwe îcra bikin. 

Dîsa lavlêkên jinên dengbêj jî wekî yên mêra ne. Yan li gorî ‘eşîrê, herêmê, malbatê 
hatine binav kirin; wekî Fatma Îsa, Ayşe Şan, Gulê, Dengbêj Dilşa, Sûsika Simo, Îran 
Mucerdî û hwd. Wekî Kardaş jî diyar kiriye; dema em li navlêkirina dengbêjên jin dinêrin em 
dibînin ku dengbêjên jin ji ber rolên xwe yên civakî navên yêndin lê nehatiyete kirin û di vê 
kevneşopiyê de wekî dengbêjên mêr mexles girtine (Kardaş, 2017: 44).  

Heta em dikarin bibêjin di dema îroyîn de jinên dengbêj ji hêla civakê ve ji mêran 
zêdetir têne parastin. Kardaş tespîteke weha kiriye; îro di dîwanên dengbêjan û civatan de 

                                                        

2 Bavkanî/Ataerkîl. 



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
94 

jinên dengbêj bi rehetî bi dengbêjên mêr re dengbêjiya xwe îcra dikin. Bi bandora guherîna 
şert û mercên cihanê rêzdariya ji bo dengbêjên jin tê girtin zêdetir bûye û di şevbêrk, festîval, 
dîwanên dengbêjan de ji bo dengbêjên jin ciyawazî tê nîşandin (Kardaş, 2017: 45). 

Bi guherîna dorhêla sosyo-polîtîk, modernbûn û tesîra teknolojiyê re jin bi nasnameyên 
xwe yên hunerî îro bi awayekî aktîf tevlî warê giştî dibin û îmkanên xweîfadekirina wan 

zêdetir bûye (Öztürk, 2012: 139).  

3.4. Îcrakirina Pîşeyî  

Dema em qala dengbêjên jin dikin bivê nevê girîngiya radyoyên wekî Rewan, Bexda, 
Urmiyê derdikevine pêş. Ev jî nîşan dide ku jinan li Tirkiyê ji bo îcrakirina dengbêjiyê îmkan 
nedîtine. Bozkuş vê yekê weha tîne ziman; divê mirov bandora cografyayê ya ku îmkan daye 
jinan da ku karibûne dengê xwe bidine bihîstin pişguh neke. Herweha pirî caran jinên dengbêj 
li ber zext û zordariya civak û malbatê, pirsgirêkên civakî koçî welatên din kirine û hunera 
xwe li van deran îcra kirine. Em vê koçê wekî revekê dikarin bînav bikin. Tê dîtin ku jinên 
dengbêj li derveyê axa Tirkiyê, li deverên rojhilatî yên wekî Iraq, Gurcistan, Ermenistan, Îran 
û Rusyayê karibûne bisitirin (2011: 104). Dema em li xebatên radyoya Rewanê dinêrin em 
dibînin ku ji bo dengbêjên jin peywira enstîtûyekê hildaye, bi taybetî jî dema em di wê 
serdemê de li ser rewşa jinên Tirkiyê difikirin ku di bin zext û zordariyê de bûn, em 

têdigihijin ku jinên Sovyeta Ermenistanê gelek azad bûne (Bozkuş, 2011: 112).  

Di civaka kurdan de bêguman dînê îslamê bandor li dirûvgirtina rola jinê kiriye lê divê 
meriv vê rewşê bi tenê dînê îslamî re girê nede. Herweha di paşvemana jinê de hebûna 
rewşeke feodal, şerên cihanê yên yekem û duyem, polîtîkayên siyasî û çandî yên li ser kurdan 
hatine meşandin cihekî girîng digirin (Bozkuş, 2011: 107). Her çiqas polîtîkayên dijî çanda 
kurdan hêj didomin jî, di roja me de bi festîvalên çandî û hunerî, navendên çandê, malên 
dengbêjan, bernameyên radyo û televîzyonan ev kevneşopî zindî dimîne.  

 

Encam 

Hunera Dengbêjiyê di nav hunerên dikê û xwepêşandinê de cureyeke serbixwe ye. Her 

çiqas hunera dengbêjiyê wekî muzîk, zargotin, şano, dîroka devkî, edebiyat û vegotina destan 

û çîrokan tê binavkirin jî ev her navek taybetiyeke vê hunerê temsîl dikin, lê bi tena serê xwe 
nikarin bibin navekî giştî. Berhemên dengbêjiyê kilam in; bi mirina leheng diqedin, qala 

kesekî têkçûyî û bierdem dikin. Tu carî bi bextewarî naqedin û berhemên cidî ne, bi hewayeke 

teatral têne pêşkêşkirin. Heçî stran e; ji bêjeya strînê tê, formeke muzîkê ye, li gorî kilaman 
kurt in û temaya stranan evîn û evîndarî ye. Çîrok û kilam; ji hêla mijara bizariya xwe li hev 
cuda dibin: kilam bizarî kesên têkçûyî, mirî û bierdem dike lê çîrok bizarî heywan û bûyerên 
fantastîk dike. 

Di bin patronaja mîr û axayan de bi tenê mêran dengbêjiya xwe îcra kirine. Jinên ku di 
bin patronaja mîr û axayan de dengbêjiya xwe îcra kirine heta niha nehatine tesbît kirin. 

Herçiqas navê Gulê, Pero û Dengbêj Hemîdeyê wekî dengbêjên jin ên ‘ewil derbas dibin jî di 
destê me de tu belge tunene ku ew kes bi rastî hebûne û dengbêj bûne yan jî dengbêja mîr yan 
axayekî bûne. Dîsa ji ber qîmet û popûlerîteya dengbêjiyê kesên stranbêj, çîrokbêj û hwd. jî 
xwe wekî dengbêj binav dikin.  



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
95 

Cara ‘ewil bi radyoya Rewan, Bexda û Urmiyê dengbêjên jin dengbêjiya profesyonel 
îcra kirine. Jin ji ber baweriyên dînî, rewşa feodal, şerê cihanê yên yekem û duyem, 
polîtîkayên dijî çandê kurdî di îcrakirina dengbêjiyê de rastî gelek tengasiyan hatine. Jinan ji 

ber ku wekî mêran nikaribûne gund bi gund bigerin, dengbêjiya xwe di dorhêleke deng de îcra 
kirine. Vê yekê bandor li perwerdehiya jina jî kiriye, li ber radyoyan yan jî ji kesên malbata 
xwe hînî dengbêjiyê bûne. Di serdema dengbêjiya modern de ji ber komele û malên 
dengbêjan îmkanên îcrakirin û perwerdehiya dengbêjiyê zêde bûne. Rola ku civakê li jinê 
kiriye bûye asteng ku jin bi hêsanî dengbêjiya xwe îcra bikin. Dîsa lorî û zêmar berhemên 
jinan in, bi tenê jin van berheman diafirînin û dibêjin û hat dîtin ku dengbêjên jin jî wekî 
dengbêjên mêr navlêk hildane, di vê hêlê de tu cudatî di navbera jin û mêran de tune ye. Lê 
îro ji ber guherîna şert û mercên civakî jin îro bi rihetî dikarin dengbêjiya xwe îcra bikin, heta 
ji mêran zêdetir rêz ji bo jinan tê girtin. 

 

Jêder 

Alakom, R. (2009). Di Folklora Kurdî de Serdestiyeke Jinan. İstanbul: Weşanxaneya Avesta. 

Bozkuş, Y. D. (2011). Kürt Toplumunda Kadın Dengbêjler, Kültürlerarası İletişim  

Bağlamında İnsana Dair Duygular ve Ritüeller. (ed.). Mora N. Ankara: Nobel  Akademik  

Yayıncılık. 

Çaçan, S. R. (2013).The Dengbêj Tradition Among Kurdish‐Kurmanj Communities:  

Narrative and Performance During Late Nineteenth and Twentieth Centuries. (Teza Mastirê  

ya Neweşandî). Zanîngeha Boğaziçiyê Enstîtûya Zanistên  Civakî 

Çelik, D. (2014).Dengbêjliğin Erilliği ve Küçük Kadın Dengbêjler, Kadın Hayatlarını  

Yazmak: Oto/Biyografi, Yaşam Anlatıları, Mitler ve Tarih Yazımı  Uluslararası Sempozyum  

Bildiri Kitabı (ed.). Şimşek L. û Talay B. İsranbul:  Kadın Eserleri Kütüphanesi ve Bilgi  

Merkezi Vakfı Yayınları 

Gürür Z. (2014). Dengbêjî di Pêywenda Patronajê de.(Teza Mastirê ya Neweşandî).  

Zanîngeha Mardîn Artûklûyê Enstîtûya Zimanên Zindî yên li Tirkiyeyê. 

Hêja. (2015). "Hegemonyaya Bavkanî jî Dişikê: Mîkro-Têkoşîn û Mîkro-Şoreşa  Dengbêja  

Jin". Zarema. j. 4. 

Kardaş, C. (2017). Âşığın Sazı Dengbêjin Sesi (Dengbêjlik ve Âşıklık Üzerine Karşılaştırmalı  

Bir İnceleme). Ankara: Eğiten Kitap Yayıncılık. 

Öztürk, S. (2012).Kadın Kimliği Bağlamında Kültürel Bellek ve Van Merkezdeki  Kadın  

Dengbêjliği Yansımaları. (Teza Mastirê ya Neweşandî). Zanîngeha  Teknîk a Stenbolê  

Enstîtûya Zanistên Civakî. 

Sakin, E.ûSert G.(2010).Kadın Dengbêjler,  http://www.bukak.boun.edu.tr/?p=339, (Dîroka  



 

Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî       
Jimar: 2           Nîsan               2020        

 

International Journal of Kurdiname 

Issue: 2            April               2020 
96 

Lêgerînê: 20/11/2017). 

Schafers, M. (2016). "Utançtan Kamusal Sese Kadın Dengbêjler, Acının İşlenişi ve  Kürt 

Tarihi". (wer.). Öpengin E. Kürt Tarihi. j. 26. 

Tan, S., R. Önen, û y.d. (2010). Ortaöğretim Kürt Dili ve Edebiyatı Ders Kitabı. İstanbul: 

Tarih Vakfı Yayınları. 

Uzun, M. (2008). Dengbêjlerim. İstanbul: İttaki Yayınları. 

Yıldırımçakar, M. (2017). Heyranok di Edebiyata Kurdî ya Gelêrî de, Mînaka  Herêma Wanê. 

(Teza Mastirê ya Neweşandî). Zanîngeha Mûş Alparslanê  Enstîtûya Zanistên Civakî. 

Yorulmaz A. (2017). "Dengbêjler ve Sözlü Tarih Dosyası Üzerine Bir Eleştiri". Kürt  Tarihi. j. 

28. 

 


