
   

 

1 

 

. 

 
Metafizîk û hebûn  

 

Abdusamet Yîgît 

 

 

 

 

 

 

 

weşanên 

 

 
 

 



   

 

2 

 

. 

. 

. 

. 

Metafizik û hebûn 
@Abdusamet yigit 

Weşanên felsefeyê 
2022-Almanya-Berlin 

Grafik: zendi şîyar 
 

                                                        

                                                         

                                                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

.  

ISBN 968-4-940994-43-4    

 

 

 

 



   

 

3 

 

 

 

 

Pêşgotin: 

 Gotina metafizikê wê ji gelek aliyan ve wê di rengekê de wê were 

salixkirin. Di wê temenê de wê, di rengekê de wê pêvajoyên salixkirinên 

wê, ji mijare têgîna bi dervi hebûnê û ên di wê de ên bi kûrbûnê û hwd re 

wê were ser wê sekin in. Di têgînên aristoteles de wê dema ku wê bahsa 

têgîna metafizikê wê bikê wê bi têgîna weke lêkolina hebûnê ve wê 

girêdayî wê ser wê bisekinê û wê di dewama wê de wê weke têgihek 

weke ´ya ji fizikê wêdetir´ ku wê were lê hizirkirin. Di wê temenê de wê 

ya ji fizikê wêdetirî wê weke ya dervî fizikê jî wê were fahmkirin. Lê ev 

têgîn wê di xwe de wê di demên antikê ên felsefeyê, serdema navin û di 

demên hemdem de jî wê, di rengekê de wê, bina sedema gelek niqaşên 

ser metafizikê. Di wê temenê de wê ya ji wê widetirî wê weke dervî wê 

were fahmkirin û an wê weke dervî fizikê wê were dîtin jî wê weke 

aliyekê wê yê din ê ku wê bi wê re wê were lê hizirkirin bê. 

  Di wê temenê de wê ya dervî fizikî wê weke têgînek bi heyina hebûnê 

ve wê girêdayî wê li wê were lê hizirkirin. Di wê temenê de wê dema ku 

wê, hebûn wê weke ku wê di serdema navin de wê bi têgîna giyanê û 

hwd re wê were lê hizirkirin wê hinekê ji wê têgîna metafîzîkê a ji fizikê 

wêdetirî wê derbas bibê û wê têgînek weke ya dervî fizikê ku ew heyî û 

ew ti têkiliya wê bi wê re neyi û nikaribê bi rewşek fizik re wê dîyarbikê 

re wê di wê temenê de wê werênê ser ziman.  

  Di tefkirên bi têgîna giyanê re wê di wê nûqteyê de wê bi wê re wê di 

rengekê de wê were lê hizirkirin û ev wê weke aliyekê wê yê din ê giring 

wê weke ku wê bi wê re wê di şêwayekê de wê weke were lê hizirkirin. 

Di wê nûqteyê de wê, di rengekê de wê, aliyekê wê yê din jî wê, di 

serdema navîn de wê têgînek bi wê rengê wê weke bi têgîna ontolojiyê ve 

wê girêdayî wê weke ya dervî fizikî ku ew bi ber bûna fizikbûnekê ve 

dihê û ji wê fizikbûnek diafirê wê di wê temenê de wê li wê were lê 

hizirkirin. Ev hizir wê weke rengên felsefeya idealismê ku wê temenê 

têgîna weke ya bi sedema hizirkirinên weke ji hizrê bûyina tiştê wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê temenê wê biafirênê û wê di wê temenê û 

şêwayekê de wê weke ku wê bi wê re wê li wê were lê hizirkirin. Ev jî 

wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di şêwayekê de 

wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê temenê de wê werênê ser ziman bê. 



   

 

4 

 

  Di wê temenê de wê di şêwayekê din de jî wê di nava têkiliya ya fizikê 

û ya ne fizikê de wê hertimî wê têkiliyek ku ew dihê lêpirsin wê hebê. Di 

wê temenê de wê kijan wê kijanê biafirênê ev wê, weke aliyekê bi mijare 

hebûnê û bûna wê ku wê bi têgînên wekek ji nebûna hebûn bûya û an ji 

nebûnê dikarê bûyin bê û hwd wê were niqaşkirin wê di rengekê de wê 

weke ku ew wê di wê rewşê de wê temenê wê biafirênê ku ew bi wê re 

wê were lê hizirkirin. Di wê nûqteyê de wê mijare têgîna hebûnê wê di 

wê temenê de wê bi wê re wê di demên berê de wê zêdeyî wê di wê 

temenê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê û 

wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke karibê wê fahmbikê û wê 

di wê temenê de wê di şêwayek de wê werênê ser ziman bê. 

  Mijare hebûna dervî fizikê wê di wê temenê de wê weke hebûnek bi 

serê xwe a di çerçoveya rêgezên objeyê û an fizikê de wê weke bi têgîna 

şibîna wê û hwd re wê weke ku wê were lê hizirkirin. Minaq wê giyanek 

weke mirovekê bê. An jî wê ji wê analojiyê wê ew wê were lê hizirkirin 

ku wê giyan wê bi mirov re bê, wê giyane mirov bê, wê weke hebûna 

mirov bê, an jî wê weke hebûna mirov a bi hiş bê û hwd wê di wê temenê 

de wê di rengekê de wê were lê hizirkirin. Lêpirsinên ser hebûna giyanê 

wê di wê temenê de wê di rengekê de wê hem ji dîmenê têgîna pîroziyê 

bê û hem ji ji têgîn û dîmenê wê weke bi hebûn û têgîna wê ve wê 

girêdayî ku ew wê li hebûna wê were lê hizirkirin wê di wê temenê de wê 

bi wê re wê were lê hizirkirin û ew wê were hanin ser ziman. Ji wê aliyê 

ve wê hebûnek weke dervî fizikê diji wê di rengekê de wê weke hebûnek 

bêî fizik ku ew heya bê. Di wê temenê de wê di dûnya me û an gerdûna 

me de wê, tefkirkirinek weke dervî ya têgîna fizikê û hwd wê weke bi wê 

rengê wê li gorî fahmkirina mirov a wê demê wê weke ne bi derfet bê. 

ber ku wê her tişt wê bi fizikê û rengek weke ku ew hebê wê di rengekê 

de wê bi wê hebûna xwe wê pêwîst bê ku ew di rengekê wê rengê de ew 

hebê re wê di wê çerçoveyê de wê weke ku wê bi wê re wê li wê were lê 

hizirkirin û ew wê were hamin li ser ziman. Di wê temenê de wê dikarê 

wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê temenê de wê di şêwa û rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê weke kaeribê wê fahmbikê û wê di wê 

temenê de wê bi wê re wê weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser 

ziman bê. Mijare felsefeyê wê weke şêwayekê fahmkirinê wê ew bê ku 

ew wê çawa wê di rengekê de wê ew wê fahmbikê wê ser wê bisekinê. 

Di wê temenê de wê, di rengekê de wê, felsefeya serdema kevnera de wê 

weke ku wê bi platon re wê were û bibê wê dîmenekê ontolojikî wê di 



   

 

5 

 

rengekê de wê weke ku wê bi xwe re wê di şêwayekê de wê weke ku wê 

bi wê re wê bide diyarkirin. Platon wê bi têgîna ideeyan re wê di rengekê 

de wê bihuzirê û wê di wê temenê de wê bi têkiliya nava wan û an 

navarokê û hwd re wê dîmenekê temenê azmûnkirinê û hwd jî wê bi wê 

re wê weke dîmenekê fahmkirinê wê bi wê re wê bide diyarkirin. 

  Di wê nûqteyê de wê, aliyekê wê yê din jî ku wê di demên hemdem de 

jî wê bibê temenê têgînên weke yên ´apriori´ ku wê were wateya têgîna 

bi heyina dervî ya azmûnê ku ew heya û ew di wê temenê de ew bi 

azmûnê nayê fahmkirin û hwd re wê di wê temenê de wê di şêwayekê de 

wê bi têgîna ideeeyan re wê li wê bihizirê. Di wê temenê de wê, di nava 

şîroveyên bi aqilê sofistan ên wê demê û an filosofên xwezayê wê di 

ahengekê de wê bi wê yekê wê di nava ya bi çerçoveya azmûnê û ya 

dervî azmûnê ku ew wê çawa wê hebê û an wê bi derfet bê wê di rengekê 

de wê weke ku wê bi wê re wê bikin ku ew wê li wê bihizirin û wêê di 

wê temenê û di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke 

karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman 

bê. 

  Di demên kevnera de wê di wê temenê de wê azmûnek wê weke bi aqilê 

azmûnê re û an weke bi hizirkirinên di çerçoveya têgîna skeptismê û hwd 

de wê werina ser ziman re wê dîmenekê felsefeya jiyanî jî wê xwe di 

rengekê de wê bide diyarkirin. Îdee wê weke ku wê weke têgînna dervî û 

an dervî jiyanê û an weke dîmenekê din ê jiyanê wê di wê temenê de wê 

bi wê re wê were lê hizirkirin. Ew wê, di wê temenê de wê, li gorî platon 

wê ne bi derfet bê ku mirov wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din 

ê giring wê bi derfet bê ku mirov wê karibê wê di şêwayekê de wê 

werênê ser ziman bê. 

  Di mijare têgîna ya dervî aqil de wê di wê temenê de wê çawa wê were 

gihiştin li wê di wê temenê de wê wer elê hizirkirin. Ber ku wê platon wê 

bibêjê wê idee wê bi azmûnê wê nikaribê wê li wê were gihiştin bo 

fahmkirinê wê çi rê wê bi derfet bikê ku mirov wê karibê wê bi wê li wê 

bigihijê wê di wê temenê de wê bi wê re wê li wê were lê hizirkirin û ev 

wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê ku wê bi wê re wê were lê 

hizirkirin. Ku gotin di cih de bê wê karibê wê bibêjê ku wê bi rengê 

hizirkirina platon bê û an yên sofistan û hwd bê wê hertimî wê li ya derve 

wê li wê were lê hizirkirin û an wê li wê giranî wê were diyakirin. Lê 

hhin bi hin wê hizirkirinên li navaroka wê ya têgînî weke ideeeyê dihê 

diyarkirin wê ji demên helenismê û hwd ve wê zêdetirî wê bibin. Ber vê 



   

 

6 

 

yekê wê, epikur wê bahsa têgînên weke ku mirov ser ya piştî mirinê ku 

wê bi hebûna jiyanê re wê li wê ne hizirê. Lê di rengekê din de jî wê 

têgîna ideayê wê di wê demê de wê têgîihên cihê wê bi wê re wê weke 

werina lê hizirkirin. Minaq wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê karibê 

wê fahmbikê ku wê navarok û hundurê wê weke cewherê, esasê û an toze 

û hwd wê herttimî wê hin bi hin wê êdî wê li wê were lê hizirkirin. 

Felsefeya serdema navin wê di wê temenê de wê weke felsefeyek bi 

hevgirtina ontoloji û teolojiyê ku wê li çerçoveyek bi wê rengê a wê 

kûrbûnê hati hûnandin û wê hebûnên bi şûbjeyê dikarin werina fahmkirin 

wê ser wê bisekinê. Di wê temenê de wê di rengek de wê bixwezê ku ew 

wê di wê temenê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman. Ji wê aliyê 

ve wê weke aliyekê wê yê din ê di wê de wê weke yê kûrbûnê wê di wê 

temenê de wê weke li wê were lê hizirkirin. Wê jî dikarê wê werênê ser 

ziman ku wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê bi wê re wê 

fahmikê û wê werênê ser ziman bê. Mıjare felsefeyê wê di wê temenê de 

wê ne belesebeb bê ku wê piştre wê ji jiya heyina fizikê wê di hizrên 

filosofên weke heidegger û hwd de wê ji wê were cihê kirin. Ew wê ne 

weke ya rengekê fahmkirina wê hundurê wê were dîtin. Wê ya weke 

dervî wê a jiyanî û an weke hizra jiyanî wê were dîtin. Di wê temenê de 

wê ya hundurê wê weke rengekê hizirkirinê ê cihê wê di wê temenê de 

wê were dîtin. Di wê temenê de wê weke dîmenekê heyi ku ew di 

şêwayekê de wê weke pêwîst bê ku ew di şêwayekê de wê weke karibê 

wê fahmbikê wê ser wê were sekin in. 

  Di dema serdema navin de wê têgîna ideeya dervî hizrê wê bi gotinên 

xwûdayi re wê were diyarkirin û hem jî wê weke têgînek afrîner wê bê 

tefkirkirin. Di wê temenê de ew weke bi aliyekê ku ew nayê afirandin lê 

ew diafirênê di wê temenê de wê dema ku wê bi wê were lê hizkirin wê 

hinekê jî wê weke di wê temenê de wê, xwediyê temen û awayekê 

hizirkirinê bê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê bi wê re wê li 

wê bihizirê bê.  

  Di serdema navin de wê di wê temenê de wê di nava têgîna 

rasyonalizekirina fahmkirinê û wê rewşa weke ya dervî irrasyonaliteyê 

wê were diyarkirin de wê bibê. Di wê temenê de wê rêgezên têgîna 

rasyonalitiyê wê di wê temenê de wê, têgîn wê weke hebê, diyar bê, 

dikarê were fahmkirin bê û hwd wê ser wan di temenekê şenberiya wê de 

wê, xwe bide diyarkirin. Hizra herî giring wê di wê temenê de ku wê bi 

felsefeyê wê were ser ziman wê bi têgîna weke dikarê were fahmkirin bê. 



   

 

7 

 

Vaji wê ya ku ew nikaribê were fahmkirin wê weke ya neyi û nikaribê 

wê pênasebikê wê hebûna wê nikaribê wê bahsa wê bikê wê di wê 

temenê de wê li wê bihizirê bê. Wê ji aliyê têgîna metafizikê a derveyiya 

wê ya bi ideeyî re ku wê li wê were lê hizirkirin wê di nava jiyanê de wê, 

di wê temenê de wê bi aqilê felsefeyê wê ji wê aliyê ve wê bi wê re wê li 

wê were lê hizirkirin. Minaq wê hizrên weke yên Witgenestein wê di wê 

temenê de wê weke aliyekê ku wê bixwezê wê di rengekê de wê 

fahmbikê bê. Hizên heidegger wê ji du aliyan ve wê karibê wê li wê 

bihizirê bê. Yek wê di navaroka wê de wê çawa wê di fahmkirina wê de 

wê karibê wê pêde çûyinekê wê bikê û wê ew fahmkirin wê di rengekê 

de wê bi rasyonaliteya demê re wê di rengekê de wê fahmbikê wê di wê 

temenê de wê karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê fahmbikê. 

Di çerçoveya hizrên wî yên ser ideeya teknolojiyê ku ew wê bi wê 

bihizirê wê di wê temenê de wê weke dîmenekê fahmkirinê wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê biafirênê û wê bi wê re wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê bi wê re wê weke 

karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Felsefeya serdema navin wê dema ku wê bi ber ya demên hemdem ve 

wê were wê di wê navbera dema ronasansê de wê di wê nûqteyê de wê bi 

hizrên weke yên descartes û hwd re wê, di rengekê de wê, li ser wê 

temenê wê lêpirsinekê wê di têgîna hizrê de û bi gotina xwûdê û hwd re 

wê weke bi hizra rasyonal wê were kirin. Di wê temenê de wê dema ku 

wê, descartes wê hizrên xwe wê werênê ser ziman wê, bixwezê ku ew 

gotina xwûdê jî bi navarok û derveyiya wê re wê, bi dîmenekê 

epistemolojikî wê fahmbikê. Kartezyaniyan wê, ew dîmen wê di rengekê 

de wê zêdeyî wê bi ber dîmenekê ontolojikî-epistemolojikî ve wê bibin. 

Lê aliyê wan ê ontolojikî wê ji aliyê din wê girantir bê, wê weke çawa 

wê, di demên serdema navin û felsefeya wê de wê, bi çerçoveya 

fahmkirinê a ontolojiyê û teolojiyê de wê were hizirkirin û wê aliyê 

teolojiyê wê giraniya xwe wê hin bi hin wê zêdetirî wê bide diyarkirin. Ji 

xwe wê, ew giraniya aliyê teolojikî bê ku wê bê sedema wê ku wê derî li 

pêşkevtina li ronasansê jî wê di rengekê de wê bi hizirkirinên wê re wê 

weke ji wê re wê bide vekirin. Di wê temenê de wê ev bi rehetî wê di wê 

temenê de wê karibê wê fahmbikê bê. Di wê temenê de wê, di demên 

piştî descartes de wê, ew hebûna metafizikê wê di rengekê de wê weke bi 

hizrên weke heidegger û hwd wê bê xwestin ku ew wê dervî dervî wê 

çerçoveyê heta ku ew wê, dikê û dixwezê dervî demên fahmkirinê ê 

rengê hizirkirina felsefeya demên antik jî. Di demên berê ên mitolojiyê 



   

 

8 

 

de wê fêrsek fahmkirinê wê weke ku wê bixwezê ku ew wê derxê dervî 

wê jî. Wê di demên hemdem de wê bi wê têgînê û hizirkirinê wê li wê 

têgîna hebûn û dema wê û pêvajoyên wê yên bi demê ên çawa wê bibin 

wê ser wê bisekinê. Ew wê, weke hebûnek ku ew ev demên mitolojiyi, 

felsefeyê, ên baweriyê serdema navin ên zanyariyê ên demên hemdem û 

hwd wê weke demên ku ew wê ser wê ardnigariya têgîha metafizikî wê 

bikin ku ew di dîmenekê fahmkirinê de ew li wê bihizirin û ew bi wê xwe 

biafirênin ku ew weke dîmenekê wê yê fahmkirinê bi wê biafirênin. Lê 

ew dîmenê fahmkirinê wê çendî wê werênê ser ziman jî ew wê weke 

aliyekê din wê bimênê li gorî wê rengê fahmkirinê û hizirkirinê. 

   Mijare fahmkirina metafizkê wê weke mijare hizrî û têgihê bê. Ev têgih 

dikarê wê weke bi gelek awayan were lê hizirkirin û her hizirkirin wê 

weke mijarek hebûnê a fahmkirinê bi wê re ew xwe bide diyarkirin. Di 

wê temenê de wê bi wê re wê, dîmenekê fahmkirina jiyanê wê li wê çawa 

wê were lê gihiştin wê di wê temenê de wê weke aliyê wê yê heri giring 

ku wê were lê hizirkirin bê. Di wê temenê de wê, têgîna metafizikê wê jî 

jî mejiyî me mirovan wê bi xwe wê bide hizirkirin. Û wusa xuya dikê û 

dihê fahmkirin ku wê weke xosletekê me yê fahmkirinê ê bi jiyanê ve wê 

girêdayî bê. Wê weke gilokekê ku ew bi fêrsa fahmkirina jiyanê re wê 

hebê û wê bi wê fahmkirina wê û pêvajoyên wê yên fahmkirinê re wê 

xwe biafirênê û wê bide fahmkirin. Heta ku wê fahmkirina jiyanê û jiyan 

hebê jî wê nikaribê dervî fahmkirinek metafizikî bibê. Aliyê wê yê 

hebûnê wê bi wê re wê were fahmkirin. Pêvajoyên wê pêşketinê û 

hebûna pêşdikeve a jiyanî jî wê bi wê re wê were li wê hizirkirin û wê bi 

awayên wê re wê bê kirin ku ew were fahmkirin. 

 

                                                                                                                      

                                                                                      Abdusamet Yigit 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

10 

 

 

 

 

 

 

.  

 Destpêk: bi kortasi çerçoveya gotina metafîzîkê bi têgîna hebûnê 

Mijare felsefeyê de wê weke aliyekê wê yê giring ku wê di serî de wê 

hebûna hizirkirinê wê bi ya ku ew heya re wê destpê bikê. Di wê temenê 

de wê ya ku ew heya wê weke hebûnê wê were diyarkirin. Di wê temenê 

de wê filosofên weke parmenides wê mijare hebûnê wê biqasî wê ya 

nebûnê jî wê beremberê wê weke gotinekê wê bikê ku ew wê kifşbikê û 

wê bikê mijare lêpirsinê. Di wê temenê de wê mijare lêpirsina bi hebûnê 

re wê di wê temenê de wê, çawa wê hebûn wê hebê. çerçoveya wê û an 

forma wê, hebûna wê ya heyi ew çawa heya û an armanca wê ya weke 

teleolojikî wê çawa wê karibê bi wê re wê li wê bihizirê wê bi wê re wê 

were lê hizirkirin. 

  Di felsefeya aristo de wê ev wê weke aliyên ku wê di rengekê de wê 

were lê hizirkirin bin. Di wê temenê de wê hebûn ku ew hebê wê berçi 

wê hebê û an sedema bûna wê çi ya wê di rengekê de wê bi wê re wê li 

wê were lê hizirkirin. Di gelek aliyan de wê mijare hebûnê wê di wê 

temenê de wê ji ser ya heyi re wê gihiştina funksiyonên weke sedemên 

hebûna wê weke aliyênku wê bi wê aliyê ve wê girêdayî wê di rengekê 

de wê weke ku wê bi wê re wê di rengekê de wê weke ku wê li wê were 

lê hizirkirin. Di wê temenê de wê mijare hebûnê û di wê de wê gihiştina 

têgînên weke sedema wê, armanca wê, forma wê û hwd wê di wê temenê 

de wê weke aliyên wê yên ku wê di wê temenê de wê, direngekê de wê, 

were lê hizirkirin. 

  Mijare hebûnê wê di rengekê de wê bi têgîna metafizikê re wê weke kku 

wê aristo wê bikê mijare qada lêpirsinê û di wê de wê kûrbûnê. Di wê 

temenê de wê di demên kevnera de wê weke mijare hebûnê wê dema ku 

wê were lê hizirkirin wê ji du aliyan ve wê were lê hizirkirin. Aliyekê wê 

bi têgîna hebûna statik û an ya di cihê xwe de weke sekinî û ya ku ew wê 

weke di herikinê û an pêvajoya tevgerê de bê. Di wê temenê de wê di 

rengekê de wê, di rengekê de wê, pêşî wê karibê wê pirsê bikê ku wê 

hebûnek di cihê xwe de ku ew hertimê weke bêtevger wêê karibê hebê 

bê? Di wê temenê de wê ev wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê 



   

 

11 

 

wê ji gelek aliyan ve wê di wê temenê de wê di rengekê de wê li wê 

bihizirê bê. 

  Heidegger wê mijare hebûnê wê ser wê temenê wê bi têgînek 

ontoolojikî wê hilde li dest û wê bikê ku ew ji metafizika aristo ew 

bigihijê metafizikê hebûnê ku ew dikê ku wê şîrovebikê. Di wê temenê 

de wê têgîna hebûnê wê di rengkeê de wê karibê wê di rengekê de wê bi 

wê re wê li wê bihizirê bê. 

  Ya rasti ku mirov ji wê aliyê ve wê li mijare hebûnê dinerê wê gotina 

hebûnê wê weke gotinek zêde komplike wê xwe di rengekê de wê weke 

ku wê li hemberê me wê bide diyarkirin. Di wê temenê de wê de wê 

weke sînorê kifşkirinê wê nebê. Di wê temenê de wê di rengekê de wê 

salixkirin wê hertimî wê li şûn xwe wê salixkirinên dikin wê weke ku wê 

bide kirin û bihêlê. Di wê temenê de wê ev wê weke xosletekê hebûnê û 

bi wê re wê hebûna jiyanê ku ew heya bê. Em dema ku em hebûnê wê 

hildina li dest em nikarin wê dervî fêrsa jiyanê wê şîrovebikin û jiyan jî 

bêî tevger wê nikaribê li wê were tefkirkirin. Di wê temenê de wê mijare 

jiyanê û tevgerê wê weke du aliyên ku ew di rengekê de wê bidina 

diyarkirin. Li ser tevgerê re wê dîmenê jiyankirinê û hebûna jiyanê wê 

weke dîmenekê sentetikî jî wê di rengekê fahmkiriinê de wê karibê xwe 

bide diyarkirin. Lê ji wê zêdetirî wê bi gelek aliyên din ên weke dahûrî jî 

wê karibê wê li wê bihizirê û bi pêvajoyên wê yên fahmkirinê wê di wê 

temenê de wê,, di rengekê de wê weke ku wê karibê wê fahmbikê bê. 

Hinekê jî wê di nava gerdûnê de wê lêgerina li wateyê bi gotinên weke 

giyanê û xwûdê re wê di şêwayekê de wê were dîtin ku ev wê bibin. Di 

wê temenê de wê hewldanên salixkirina gerdûnê wê di rengekê de wê bi 

wê re wê weke miijare zêde kûr ku wê di wê temenê de wê weke ku wê 

bi wê re wê were dîtin ku wê li wê were lê hizirkirin. Di wê nûqteyê de 

wê têgîna hebûna heyi wê di wê teenê de wê çawa wê were fahmkirin wê 

ser wê were sekin in. Lê di wê temenê de wê mijare gerdûnê wê weke 

têgînek ku wê çawa wê hebê û wê destpêkek wê di wê de wê hebê û an 

nebê wê hertimî wê weke mijare lêpirsinê bê. Di wê temenê de wê hinek 

têgînê baweri ên teist wê di rengekê de wê di rengekê de wê bahsa 

destpêkekê bi xwûdê re wê bikin. An jî wê dema ku wê, wê destpêka bi 

xwûde re wê bikin. Di wê temenê de wê, weke her tiştê bi xwûdê re 

destpê bikê û an di xwûde de destpê bikê. Ev herdû gotin wê bi têgînî wê 

wateyên cihê wê karibin bidina me. Lê di rengekê de wê têgîna ji wê 

wêdetirî wê weke têgînek ku em dikarin bi wê re wê bi wê fahmbikin û li 

wê bigihijin. Hebûn wê di wê temenê de wê hinekê jî wê weke bi têgîna 



   

 

12 

 

lêgerina wate, mane û fahmkirinê bê. Di wê temenê de wê ev wê weke 

aliyekê wê yê giring wê karibê wê di wê temenê de wê hinekê din wê di 

wê temenê de wê bi wê re wê di rengekê de wê li wê bihizirê û wê karibê 

wê werênê ser ziman bê. 

  Di mijare fahmkirinê de wê di rengekê de wê gotina xwûdê wê weke 

gotinek razber wê di wê temenê de wê temenê hem  bi wê azmûnkirina di 

nava jiyanê de bê û an di wê de wê bi têgînek zêhni a kûrbûnê û hwd bê 

wê weke bi wê re wê were kirin. Wê weke kirdeya dihizirê wê di rengekê 

de wê fêrsên fahmkinê wê bide me û ev kirdeya dihizirê wê bi serê xwe 

wê weke kirdeyek afriner bê. Ji wê afrînerîya wê ya bi zêhni û hişmendî 

wê di rengekê de wê bikê ku wê di rengekê de wê bi wê re wê fahmbikê 

û wê karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman 

bê. 

  Di wê temenê de wê di rengekê de wê, di têgîna me de wê tişt wêê bi 

gotinî û an fahmkirinê wê weke bi hebûnê re wê aliyê wê yê hundurîn wê 

bi kûrbûnê û derveyiya wê jiyanî wê bi berfirehiya fahmkrinê a di jiyanê 

de re wê weke karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke ku 

wê bi wê re wê karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê 

de wê werênê ser ziman bê. 

  Di wê nûqteyê de wê, weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê 

werênê ser ziman bê. Di wê temenê de wê diakrê wê werênê ser ziman ku 

wê mijare têgîna salixkirina hebûnê û ji wê gihiştina fahmkirinê wê weke 

aliyekê wê yê giring bê. Ji wan fahmkirinên ku em gihiştinê de wê 

gihiştinên din wê temenê wan wê bi berdewamî wê bibê û ev wê weke 

diyalektikek fahmkirinê wê weke di dewama hev de wê weke ku wê bi 

xwe re wê di şêwayekê de wê weke ku wê di rengekê de wê weke ku wê 

bide diyarkirin. Di wê temenê de wê jî dikarê wê di rengekê de wê 

werênê ser ziman ku wê mijare hebûnê wê di wê temenê de wê di 

şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê di şêwayekê de wê her 

fahmkirin wê weke berfirehbûn û an kûrbûnek di wê de ku wê weke 

karibê wê di wê temenê de wê bi wê re wê karibê wê werênê ser ziman. 

Hebûn wê di xwe de wê kirdeyên weke bûyinê û rastinê jî wê bihawênî. 

Di wê temenê de wê, di rengekê de wê têgînên weke bûyinê wê bi aluyê 

wê yê salixkirinê a bûyinê wê di rengekkê de wê weke ku wê bide 

diyarkirin. Aliyê rastin jî wê bi wê heyinê û bûyina wê re wê weke 

diyariya wê ya di nava jiyanê de wê bi fumksiyonên wê û hwd re wê 

weke karibê wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê fahmbikê û wê 

karibê wê werênê ser ziman bê. Di wê temenê de wê ev wê weke aliyekê 



   

 

13 

 

wê yê giring bê ku mirov wê werênê ser ziman ku wê mijare salixkirinê 

wê di mijare hebûnê de wê weke mijare diyarkirinê bê. Di wê temenê de 

wê, di feslefeyê de wê têgîna hebûnê wê di wê nûqteyê de wê weke 

aliyekê di wê de wê bigihijê kifşkirnê û an wê serûwane kifşkirinê bi 

berdewamî wê di wê de wê bikê wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê 

karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê bi wê re wê weke karibê 

wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke werênê ser 

ziman bê. Mijare hebûnê wê di wê temenê de wê, dema ku em li wê 

dihizirin wê hertimî wê bi pêvajoyek bûyinê a herikbar re wê xwe di 

rengekê de wê bide diyarkirin û wê di wê temenê de wê aliyên wê yên 

weke digûharê, diherikê, û bi demê re dibê û hwd re wê karibê wê werînê 

ser ziman bê. Di têgîna di demê de dibê jî wê weke di xwe de wê ya 

nebûnê jîî wê di rengekê de wê bihawênê. Ev wê temen û çavkaniya 

gûharinê a bi hebûnê re jî wê di rengekê de wê weke ku wê bi xwe re wê 

bide diyarkirin û wê werênê li holê bê. 

  Di demên kevnera de wê mijare hebûnê wê weke aliyekê wê yê giring 

wê were dîtin ku wê ser wê were sekin in. Hewldanên salixkirina mijare 

hebûnê wê, di wê temenê de wê xwe di rengekê de wê weke ku wê bi wê 

re wê di şêwayekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Mijare hebûnê wê, 

di wê temenê de wê weke kirdeya hizirkirinê wê bibê. Di rengekê de wê 

di aslê xwe de wê mijare hebûnê wê weke aliyekê ku wê di şêwayekê de 

wê hertimî wê li wê were lê hizirkirin. Di wê temenê de wê ev wê weke 

aliyekê wê yê giring wê karibê wê di wê temenê de wê li wê bihizirê û 

wê karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di rengekê de wê gotina gerdûnê wê weke gotinek ku wê di wê temenê 

de wê were lêpirsin û wê çawa wê were fahmkirin wê hizrên cihê wê bi 

wê re wê werina bidest xistin. Di rengekê de wê felsefeya serdema 

kevnera wê di rengekê de wê têkiliya gerdûnê, xwûdê û hwd wê bi hev re 

wê di rengekê de wê bikê berlêpirsinê. Di wê temenê de wê bixwezê ku 

ew wê fahmbikê ku ew çi ya. 

  Lêpirsinên ku ew di wê temenê de wê bikê wê bi mijare xwûdê ve 

girêdayî wê bikê û wê bi gerdûnê re wê bikê ku wê fahmbikê Gerdûn wê 

weke çerçoveyek ku ew wê çawa wê were fahmkirin bê wê hertimî wê 

mejiyê mirov wê di rengekê de wê bi wê re wê li wê were hhizirkirin. Di 

nava gerdûnê de wê, xatek çawa a pêşketinê û pêşveçûnê wê hebê ew wê 

bê kirin ku ew were fahmkirin. Di nava felsefeya demên destpêkê ên 

kevnera de wê di hizrên pre-sokratikî de wê lêpirsinên ku wê weke 

çavkaniya xwezayê, bûyinê û hwd wê çi bê li wê were lê hizirkirin. Di 



   

 

14 

 

wê nûqteyê de wê zerdeştî wê çar elementên weke avê, axê, agir û 

hewayê wê diyarbikin. Ev wê piştre wê weke di nava filosofên dema 

kevnera de jî wê were dîtin. Thales ku wê weke filosofê pêşî ê dema 

filosofên xwezayê bê wê di rengekê wê çavkaniyê wê avê bibînê. Di wê 

temenê de wê, şagirtê wî anaximender wê, di rengekê de wê têgîna 

apeiron wê weke rêgezekê wê bênê ser ziman. Di wê temenê de wê ev wê 

weke rêgezek ku wê weke di ahengekê de wê weke di gerdûnê de wê 

weke bi wê hertişt wê weke di ahengekê de wê bibê wê di rengekê de wê 

bi wê re wê li wê bihizirê û wê bixwezê ku wê di rengekê de wê werênê 

ser ziman. Têgîna apeiron wê weke têgînek rêgezî ku wê ji filosofên 

piştre jî wê bibê, çavkani. Minaq wê piştî wê, kifşkirinên eke ´nous´ û an 

´logos´ wê weke rêgezên ku wê weke li gorî wê gerdûn wê bibê wê 

bihizirin. Di wê temenê de wê, di destpêkê de wê, hemû gerdûn wê weke 

di mitolojiya sumer de wê weke her yazdanek wê gerdûnê wê biafirênê. 

An jî wê di rengekê de wê hhizrên weke ´gerdûn ji xwe ew her hebû´ re 

wê were hanin sser ziman. Di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di wê temenê de wê di 

şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê 

û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman bê. 

   Di w nûqteyê de wê, di nava jiyanê de wê, her tiştê ku ew heya wê li 

gorî wê çawa wê wateyek li wê were dayin wê bi wê re wê were lê 

hizirkirin. Ev wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê giring wê 

karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê 

karibê wê li wê bihizirê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê 

fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di rengekê de wê, di dîmenekê de wê têkiliya nava fahmkirinê û ya 

gerdûnî de wê weke têkiliyek fahmkirinê a razber bê. Di wê temenê de 

wê ev bi têgînên weke giyanê û an xwûdê û hwd re jî wê di rengekê de 

wê weke ku wê wusa bê. Di wê temenê de wê ev wê weke aliyekê wê yê 

ku mirov wê karibê wê di rengekê de wê di dewama wê de wê bi wê re 

wê karibê wê fahmbikê û wê, di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê bê. Di wê nûqteyê de 

wê karibê wê werênê ser ziman ku wê, di nava fahmkirinê de wê, têgîna 

hebûnê wê weke têgînek diyarker a ku wê bi wê re wê weke were lê 

pirsin bê. Di nava hebûnê de wê pêvajoyên wê yên hebûnê wê çawa wê 

werina fahmkirin wê ser wê were sekin in. Hebûn wê dema ku wê ew di 

pêvajoyek gûharinê de bê wê berê wê bi kû ve bê? Wê armanca wê çi bê. 

Wê di encamê de wê bigihijê kû? Di wê temenê de wê weke pirsên di 



   

 

15 

 

encama jiyanê de wê weke ku wê bi aqilekê şubjektiv wê di rengekê de 

wê li wê were lêpirsin û hizirkirin. 

  Di wê nûqteyê de wê, di rengekê de wê, mijare hebûnê wê hinekê jî wê 

weke bi hebûna jiyanê ve wê girêdayi wê weke karibê wê li wê bihizirê û 

wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke fahmbikê û wê karibê wê 

di wê temenê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman bê. 

  Di mijare fahmkirinên di nava jiyanê de wê, bi wê re wê bi têgîna 

hebûnê re bin. Hebûn wê hem bi têgînek yek navendî weke yekê û he jî 

wê ji wê weke bêhijmar wê weke her daimî ku ew dibê û diafirê û ji xwe 

weke zêde dibê di wê temenê de wê bi wê re wê re wê were lêpirsin. 

Empedokles wê yek ji wan filosofên xwezayê bê ku wê elementên 

bingihên wê weke logoyan wê li wan bihizirê û wê di rengekê de wê 

mijare lêpirsinê wê di rengekê de wê weke ku wê bixwezê ku ew di 

rengekê de wê werênê ser ziman. 

  Minaq empedokles wê ew wê lêbipirsê ku ew wê hhebûn wê hertimî wê 

zêde bibê û an wê tenê wê di rengekê û astekkê de wê bimênê bê. Di wê 

temenê de wê dema ku ew ji xwe zêde bibê wê çawa wê zêde bibê û ev 

sînorê zêdebûnê wê çawa û çi bê? Ev wê weke pirsên ku ew wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke ku wê were lêpirsin. Di wê nûqteyê 

de wê, di rengekê de wê hinek filosof wê weke epikur wê têgînek 

felsefeyî a weke ya kku ew weke ji jiyanê çû wê li şûnê wê ya din wê 

bibê û ev wê bi sînorekê xwezayî re wê di renngekê de wê werênê ser 

ziman. 

  Di wê temenê de wê sînorê xwezayê wê di wê temenê de wê weke 

sînorekê ku ew wê were lêpirsin bê. Di nava xwezayê de wê, sînorê 

bûyinê, gûharinê, zêdebûnê û hwd wê çiqas bê+ ev wê weke pirsên ku wê 

di wê temenê de wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê di rengekê 

de wê weke ku wê bi wê re wê were lê hizirkirin. 

  Hebûna diji wê di nava jiyanê de wê pêvajoyên wê yên jiyankirinê wê 

hebin. Di wê temenê de wê, ev têgîna metafîzîkê wê, di rengekê de wê 

têgîna bûyina azmûnê û fêrsên bi wê ên fahmkirinê re wê bihizirê ku wê 

piştî wê jiyankirinê wê çi encam wê bi wê re wê hebê. Wê hebûna diji wê 

li gorî armancekê giştî wê biji û an wê ji xwe re wê biji. Di wê temenê de 

wê têgînên weke lêpirsinê a bi têgîna armanca jiyanê wê di wê temenê de 

wê weke aliyên ku ew wê bi wê re wê di rengekê de wê weke ku wê were 

lêpirsin û wê bibê. Di wê temenê de wê dikarê wê di rengekê de wê bi wê 

re wê werênê ser ziman ku wê têgîna jiyanê wê, bi armanca wê re wê, di 

rengekê de wê demek dirêj wê di nava felsefeyê de wê bibê mijare 



   

 

16 

 

lêpirsinê. Di wê temenê de aristo wê di hizrên xwe yên di warê 

metafizikêê de wê, lêpirsina bi armanca jiyanê re wê di rengekê de wê 

weke ku wê bixwezê wê fahmbikê bê. Di rengekê de wê ya ku em wê 

dijin û encama wê binerê wê pêvajoyên bûhûrî wê weke bi têgînek 

teleolojikî wê bo gihiştina wê encamê wê di rengekê de wê weke 

xwediyê armancek jiyanê jî bê wê şîrove bikin. Lê di wê temenê de wê, 

ev encama ku ew gihiştina li wê bû wê weke encamek teqez bê? ji wê 

encamê wê zêdetirî wê encam wê nebin ku mirov bigijiyê? Di wê temenê 

de wê, di rengekê de wê hume wê pirsek xwe ya navdar wê bikê. Wê bi 

gotina em dema ku em tiştekê diavêjina hewa wê çi ewlehiya wê hebê ku 

ew wê bi şûn ve wê weke bikeve bi şûn ve. Di wê temenê de wê ev wê, 

di rengekê de wê weke bixwezê wê têgîna metafîzîkê wê di rengekê de 

wê di dewama wê de wê di rengekê de wê weke k uwê lê li wê bigirsê. 

Di wê temenê de wê di rengekê de wê encamek wê weke pêşdîtî bo 

armancekê wê hebê ku ew wê teqez wê weke wê bibê? An jî wê encma 

ku em gihiştinê wê çendî wê weke ya ku wê weke hatiba xwestin li wê 

bigihişta ba? Di wê temenê de wê ev wê weke aliyekê wê yê giring bê ku 

mirov wê karibê wê di wê temenê de wê werênê ser zinan ku wê, di wê 

nûqteyê de wê, fêrsa fahmkirinê a weke ´hêzek ji ya fizikî wêdetir´ û an ji 

ya heyi wêdetir ku ew wê weke dide diyarkirin wê hebê wê li wê 

hizirkirina wê weke têgînek ku wê di encama wê de wê weke gihiştina ya 

hizra xwûdê jî bi xwe re wê weke ku wê werênê bê. Di wê temenê de wê 

hizra xwûdê wê di wê temenê de wê di demên serdema navîn de wê 

zêdeyi wê weke têgînek êdî wê demek dirêj ku wê bi encama wê yên 

hizirkirinê ên navaroka wê were jiyankirin weke pêşdibînê wê piştî wê ji 

wê were derbaskirin bi hizirkirinê. Di wê temenê de wê spinoza wê 

pirsên weke xwûdê çi ya wê bikê. Di wê temenê de wê bigihijê encamên 

weke pirs pirsînê ku ew gerdûn giştî bê û an xweza bixwe bê. 

     . 

  Pirsgirêka hebûnê û ya heya di metafizikê de 

  Di mijare hebûnê de wê weke ku wê bi wê re wê karibê wê were lê 

hizirkirin wê mijare hebûnê wê weke aliyekê wê yê giring wê karibê wê 

were diyarkirn. Di mijare hebûnê de wê dema ku em li wê bihizirin em 

dikarin hebûnê li dûyan beş bin. Yek wê ya hebûna heyi û na reel û ya di 

hizir de weke heyi a ideeyî bê. Di wê temenê de wê mijare hebûna heyi û 

ya neyi wê di wê temen de wê di rengekê de wê were diyarkirin. Di 

demên kevnera de wê, felsefe wê bi ya heyi re wê zêde wê mijul bibê. ya 

ku ew bi fizikî nîn a û nikaribê bahsa wê bi hebûna wê ya şenber re wê  



   

 

17 

 

bikê wê weke nebê. Di wê temenê de wê were herêkirin û wê were 

diyarkirin. Di wê temenê de wê mijare hebûnê wê, direngekê de wê weke 

aliyekê wê yê giring wê li wê bihizirê bê. Ya ku wê weke hebûna neyi û 

an weke tenê dihizirê de heya wê karibê weke  ku ew heya bê wê herê 

bikê û an wê nikaribê wê weke mijare felsefeyê wê her demê wê were 

niqaşkirin. Di wê temenê de wê mijare hebûnê wê were niqaşkirin. 

  Lê di wê temenê de wê, di rengekê de wê, piştî felsefeya aristo a bi 

têgîna têgîn û forma wê re wê were lê hizirkirin wê dîmenekê din wê bi 

wê hizirkirinê re wê bibê û wê were lê hizirkirin. Wê demê wê ya ku ew 

dikarê wê were gihandin li formekê wê weke ku ew wê hebê. Di wê 

temenê de wê ya ku ew forma wê hebê wê weke ya ku ew dikarê wê 

weke ya heyi jî wê di rengekê de wê salixbikê û wê di rengekê de wê 

karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê direngekê de wê weke 

karibê wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. 

  Mijare hebûnê wê di wê temenê de wê, di rengekê de wê demek dirêj 

wê bi wê aliyê ve wê were lê hizirkirin ku em ew xwediyê formekê bê wê 

weke pêwîst bê ku ew hebê. Di wê temenê de wê têkiliya formê û ya 

rastin û an reel re wê di rengekê de wê were danin û wê were hanin li ser 

ziman. 

  Di wê nûqteyê de wê jî dikarê wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê 

din ê giring wê karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê werênê ser 

ziman ku wê mijare sallixkirinê wê bi wê yekê wê bi felsefeyê wê li wê 

were lê hizirkirin. Wê dema ku em jialiyê têgîna ideayê ve wê li wê 

bihizirê wê platon ku wê hizra ideeyê wê biavêjê li holê wê hertimî wê 

çawa wê ew wê bigihênê formekê wê di wê temenê de wê li wê bihizirê û 

wê bixwezê ku ew di rengekê de wê ya bi diyarî a formkirî wê di rengekê 

de wê werênê ser ziman. Di demên kevnera de wê têgîna bûjen û an 

madeya xav wê di rengekê de wê were lê hizirkirin û ev wê weke têgîna 

heyinek ku ew hê form negirtî wê di rengekê de wê bi wê re wê were 

diyarkirin û wê were hanin li ser ziman. Di wê temenê de wê form wê 

weke ji wê ya ku ew form girtî wê di rengekê de wê were hanin li ser 

ziman. Di wê temenê de wê ev wê weke aliyekê wê yê giring wê weke 

karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê 

de wê weke karibê wê di şêwayekê de wê fahmbikê û wê weke karibê wê 

werênê ser ziman bê. 

  Di wê nûqteyê de wê têgîna ya formgirtî wê di rengekê de wê ji ya form 

negirtî wê were cihê hizirkirin û ew ya formgirtî wê weke ya ku ew di 



   

 

18 

 

rengekê de wê weke ku ew wê çawa wê were fahmkirn wê li wê were lê 

hizirkirn. Ev wê weke têgîna bûjena pêşî jî wê di rengekê de wê weke ku 

wê bi wê re wê were lê hizirkirin û wê were hanin li ser ziman. Di wê 

temenê de wê têgîna bûjena pêşî wê di wê temenê de wê bi rengekê de 

wê weke têgînek vejenî wê piştre wê di felsefeya fizikê de wê di rengekê 

de wê weke ku wê were lê hizirkirin. Ya formgirtî wê karibê wê weke 

bûjenî, û darêjkî wê di rengekê de wê werênê ser ziman. Di wê temenê de 

wê ev wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di wê temenê de 

wê bi wê re wê di rengekê de wê weke bi wê re wê li wê bihizirê bê. 

Platon wê têgîna ideeya xwe wê ji wê aliyê ve wê, ya gihiştina li awayê û 

an formê wê bi wê ree wê li wê bihizirê. Diwê temenê de wê di rengekê 

de wê dema ku em pêvajoya hizirkirnê a ji ya berê ideeyê û ya kku ew 

wê dikê ku ew bi wê ideeyê wê weke bi form bikê wê, piştre wê têgîna 

form û têgînê wê di rengekê de wê bi aristo re jî wê dîmenekê fahmkirinê 

wê bistênê. Aristo wê di nerina xwe de wê têgîna formê wê weke 

nişanaka heyinê wê diyarbikê û wê bi wê re wê di rengekê de wê weke 

ku wê bixwezê ew wê di şêwayekê de wê di dewama wê de wê bi wê re 

wê weke ku wê bixwezê ku ew wê di wê temenê de wê di rengekê de wê 

weke bikê ku ew wê werênê ser ziman. Di wê temenê de wê ya ku wê 

weke formnegirtî wê weke çawa wê hebê wê bi wê re jî wê di rengekê de 

wê weke aliyekê wê zêde wê were lê hizirkirin. Di nava têgîna heyinê, 

hizirkirinê û formê de wê têkiliya ku wê aristo didênê wê çerçoveyek 

formeli a hebûnê a formeli jî wê weke bi mantiq wê bikê û wê bixwezê 

ku ew wê di rengekê de wê werênê ser ziman. 

  Mijare formê wê di wê temenê de wê weke ya bi fizik û bûjen bûyî. 

Fizik û bûjen wê, di rengekê de wê, di rengekê de wê xosletên cihê wê bi 

wê re wê hebin. Bûjen û ankû madde wê ya ku wê bi xosletên xwe weke 

hişk, giran, hacm, û an çapa wê û hwd re ew heya wê karibê wê di 

rengekê de wê werênê ser ziman. An jî wê bi xosletên weke têgînek weke 

reng û awayê wê karibê wê werênê ser ziman. Fizik wê hinekê jî wê 

çendî ku wê karibê wan xosletan jî di xwe de di rengekê de wê bihawênê 

lê wê hinek rêgezên wê yên cihê wê hebin. Di wê temenê de wê weke 

têgîne kişîna kutleyê ku wê di demên hemdem de wê were kifşkirin wê 

weke têgînek fizikê a ku wê bi wê re wê were kirin ku ew were ser 

ziman. Di têgîna kutleyê de wê, tişt wê bi fizikî wê weke li ser temenê 

girani, hacm û hêzê û hwd wê avabikê. Fizik hinekê jî wê di wê nûqteyê 

de wê weke were wateya hêzê. Di wê temenê de wê hêza ragirtinê û an 

xwe bi hev ve girtinê û hwd wê karibê wê di rengekê de wê weke ku wê 



   

 

19 

 

bi wê re wê di rengekê de wê weke ku wê karibê wê di wê temenê de wê 

di rengekê de wê weke karibê wê di şêwayekê de wê weke ku wê 

fahmbikê û wê karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê bi wê re 

wê fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di mijare têgîna hebûnê de wê di rengekê de wê weke bi hebûna wê re 

wê weke ku wê hebê. Di rengekê de wê, têgîna xweza û hebûnê wê bi 

rengekê de wê weke ku wê bi hev re wê di rengekê de wê weke ku wê 

were ser ziman. Di gotinek gelemperî de wê carna wê dema ku wê bahsa 

metafîzîkê wê ser wê re wê were kirin wê, weke ´ya ji fizikê wêdetir´ jî 

wê di rengekê de wê were diyarkriiin. Çavkaniya wê gotinê wê jî di 

rengekê de wê bê gihandina Andronikos ku wê dema ku wê hizrên aristo 

ên ser xweza û hebûnê wê di rengekê de wê diyarbikê û wê di dewaiyê de 

wê beşa ku ew hizrên xwe di wê de dihênê ser ziman wê weke ´ya ji 

fizikê wêdetir´ an ´´metafizik´ wê di rengekê de wê weke ku wê bi nav 

bikê. ber vê yekê wê di rengekê de wê têgîna fizikê wê hertimî wê di 

rengekê de wê weke ya ji fizikê wêdetirî wê di şêwayekê de wê weke ku 

wê bi wê re wê li wê were lê hizirkirin û wê were hanin ser ziman. 

  Di rengekê de wê dema ku wê aristo wê werênê ser ziman wê weke 

zanin û an zanista hebûnê a fahmkirina wê direngekê de wê têgîna 

metafîzîkê wê di rengekê de wê weke ku wê bihizirê. Di têgîn û nerinek 

ontoloijikî de wê bahsa hebûnê wê were kirin û hebûnek ku ew weke 

dervî form heya wê di rengekê de wê weke car bi car wê weke çavkaniya 

bûyinê jî wê weke were lê hizirkirin wê bi wê re wê were lê hizirkirin. Di 

wê temenê de wê di têgîna metafîzîkê de wê pirsên weke çavkaniya 

hebûnê çi ya, hebûn ji kû dihê û wê bi kûve wê herê, armanca wê çi ya bi 

jiyanê re û hwd re wê di rengekê de wê li wê bihizirê û wê bixwezê ku 

ew wê di rengekê de wê werênê ser ziman. Di wê temenê de wê, têgîna 

xwûdayî jî wê di rengekê de wê di wê çerçoveyê de wê weke li wê were 

lê hizirkirin. Her çend gotinên bi wê rengê wê weke gotinên ku ew 

nikarin werina piştrastkirin wê werina diyarkirn jî lê wê di rengekê de wê 

li ser azmûnan re wê weke kirpendinek wê bê xwestin ku ew wê bi wê re 

wê were girêdan û ew bi wê re di rengekê de were hanin ser ziman. Di 

wê temenê de wê ev wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di 

wê temenê de wê di rengekê de wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê karibê 

wê werênê ser ziman. Di mijare têgîna metafîzîkê de wê hebûna xwûdê 

wê weke mijarek ku wê wer hildan li dest bê. Di wê temenê de wê 

têgînek weke ya kosmogonikî a vi hewldana fahmkirina wê re wê di 

rengekê de wê weke ku wê were lê hizirkirin û wê bê xwestin ku ew were 



   

 

20 

 

hanin li ser ziman. Di mijare metafîzîkê de wê di wê nûqteyê de wê bi 

mijare hebûnê re wê di dewama wê de wê weke karibê wê bi berdewamî 

wê hinekê din wê ser wê bisekinê bê. 

 . 

  Têgîna aristoteles a made û formê 

  Têgîna aristoteles a made û formê wê weke têgînek ku wê di nava 

felsefeya hemdem de jî wê di rengekê de wê weke zêde wê ser wê were 

sekin in bê. Di wê nûqteyê de wê mijare hebûnê û bûnê û an çêbûnê û 

hwd wê çawa wê têkiliyek wan ya bi fahmkirinê a ontoloijikî û 

epistemolojikî û hwd wê hebê wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re 

wê bixwezê ku ew di rengekê de wê ser wê bisekinê û wê di rengekê de 

wê werênê ser ziman bê. 

  Di wê nûqteyê de aristoteles wê di rengekê de wê têgîna platon a ideeyê 

ku ew bi têgîna weke gihandina formê dikê ku wê diyarbikê wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke li wê bihizirê û wê karibê wê di wê 

temenê de wê li wê bihizirê bê. Di wê temenê de wê ev jî wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê 

temenê de wê di şêwayekê de wê werênê ser ziman bê. 

  Di mijare têgîna formê de wê, di rengekê de wê weke hebûna heyi wê bi 

wê re wê were diyarkirn. Di rengekê fahmkirinê de wê dema ku wê bahsa 

formê wê were kirin wê weke hebûna wê weke were wateya formê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke were wateya têgîna heyina madê. 

Girîngtirîn warê ku Arîstoteles berî metafîzîkê lê rawestiya "mantiq" bû. 

Wî pêşî diyar kir ka hebûn hene û mirpv çawa dikare wan bi dest bixe. 

Piştî ku bersivên xwe yên ontolojîk û epistemolojîk da, wî dest bi 

ravekirina bingeha tevgera destpêkê kir. Metafîzîka Arîstoteles berhema 

lêkolînek li ser pirsa tiştê ku guhertinê dide guhertinê bû. Mîna tevgera 

sereke (nous) ku di Anaksagoras de tê dîtin, Arîstoteles jî di fîzîka xwe 

de diyar kir ku tevgera sereke heye. Di metafîzîka xwe de, wî bingeha 

tevgera sereke lêkolîn kir. 

  Metafîzîka Arîstoteles dikare wekî "lêgerîna sedema guhertinê" were 

diyarkirin. Metafîzîka wî nivîsek e ku tê de ew argumanên xwe yên di 

derbarê çima bûyerên di xwezayê de wekî ku ew çêdibin de rave dike. 

   Felsefeya girêkî, û piraniya felsefeyan, pirsgirêkên xwezayê, çêbûn, 

hebûn û guhertinê dikin ku ew wê çareser (fahm) kirin. Di destpêkê de, 

Arîstoteles dê bingeha madeyê, ku di Akademiya Platon de hebû, wekî 

qada perwerdehiya felsefî ya xwe qebûl bike. Mîna kevnarên din, ew ê 



   

 

21 

 

ramana bingehek "herheyî, bêdawî, neguherbar" wekî mijara felsefeya 

xwe qebûl bike. Lêbelê, ew fîzîknasek bû, û ji ber meraqa wî ya li ser 

xwezayê, wî dest pê kir ku bawer bike ku guherîn û avakirin bi pênaseya 

mamosteyê wî ya "neguherbar" re nakok in. Tiştê ku wî dît ev bû ku "her 

tişt diguhere". Û mîna mamosteyê xwe Platon, wî bawer dikir ku ew 

dikare cîhanê ne bi rêya xeyalê, lê bi rêya hestan fahm bike. Agahiyên ku 

ji hêla hestên wî ve têne peyda kirin bi pênaseya mamosteyê wî ya "esasê 

bingehîn" re li hev nedikirin. Platon, ji bo wî, înkarek di hundurê xwe de 

bû. Modelek nû ya hebûnê hewce bû ku were pêşve xistin. 

  Li gorî Arîstoteles, sedema ku tiştek ew e ku ew çi ye ji forma madeyê 

tê. Mînaqî, dema ku tovek tê çandin, sedema ku darek ji wê fêkiyek dihê, 

weke minaq darek gûzê, ji axê şîn dibe ev e ku dara xwedan formek 

xwerû ye. Ev ne sedemek "derbasdar" e wekî cîhana ramanan a Platon a. 

Li gorî wî, ew ji ber formek xwerû ya di madeyê de heye. Li gorî 

aristoteles "her tişt potansiyela xwe hildigire." Di doktrîna Arîstoteles a 

made û formê de, made her gav "maddeya" neguhêrbar e. Ew guhertinê 

gengaz dike, û eslê wê qet naguhere. Lêbelê, dema ku form, an 

taybetmendî, bi madeyê re dihên cem hev, guherîn û bûyîn çêdibe. Bo 

nimûne: av madeya bingehîn e. Lêbelê, germî û sar bi xwezayî 

taybetmendî, an formên neguhêrbar in. Dema ku made "av" û 

taybetmendiyên wê yên germ dihên cem hev, buharbûn çêdibe. Ev 

guherîn û bûyîn bi xwe ye. Bi kurtasî, guherîn ew pêvajo ye ku tê de 

madeyek taybetmendîyek winda dike û taybetmendîyek nû bi dest dixe. 

Madde dikare biguhere, lê kalîte di xwezaya xwe de neguherbar e. 

 Li gorî aristoteles, "her tiştê ku di cîhana rastîn de heye her gav tiştek e 

ku ji tevliheviya made û formê pêk dihê." Di metafîzîka Arîstoteles de, 

doktrîna made û formê hebûn, guherîn û bûyîna xwezayî rave dike, lê ew 

heta wê astê diçe ku pirsa bilindbûn û bêkêmasîtiyê derdixe holê. Pirs 

derdikeve holê: Çi dide guhertinê taybetmendiya wê ya 

guherînê?Arîstoteles çar sedemên pêwîst diyar dike ku tiştek bibe mijara 

guherînê. Pêşîn, sedema maddî made ye, tiştê ku divê ji bo bidestxistina 

taybetmendiyên diyarkirî hebe. Du sedemên fermî ew in ku bi bûyînê ve 

têne hilberandin; tov sedema maddî ye, lê pêwîstiya tov ku bibe dar 

sedema bûyinê ye. Sedemên herî bingehîn sedemên madî û forme ne. Du 

sedemên din ji sedemên bingehîn derdikevin. Sedema bikêrhatî darçêker 

e ku dihêle darê bibe kursiyek. Sedema çaremîn sedema dawî ye 

(armancbûn), forma pêknehatî. Armanca xwerû ya tovê xavê ya bûyîna 



   

 

22 

 

darek ji wê dike darek bibê. Li gorî Arîstoteles, berdewamiya bûyînê ku 

em di xwezayê de dibînin birhanên sedema dawî na.  

  Têgihîştina Arîstoteles a hebûnê, ku her tiştê ku heye, bi gotineke din, 

"Made" (Hyle), wekî ramanek, esense, an formek, bi hev ve girêdayî 

dibîne, gelek pirsan derdixe holê. Ya herî girîng ji van têkiliya di navbera 

tiştên xuya û ramanan de, an jî di navbera made û esense de ye. Ev pirs di 

Platon de jî dihê pirsin ka raman çawa hebûnê fahmbikê û têkiliya têgîna 

hebûnê û tiştê çawa dihê li holê û diyar dibê. Di bersiva vê pirsê de, 

Platon têgehên wekî "têkiliyê", "navbeynkarî" û "Cihgirtin" diyar kir, ku 

di dawiyê de hebûna têgînekî navbeynkar bi navê ´Demiurge´ pêwîst 

dike. Di têgihîştina Arîstoteles a "Made" û "Form" (an esence) de, 

navbeynkarek wusa êdî ne hewce ye. Ji ber ku made û esense êdî ji hev 

cuda nîn in. Ji formê cihê têgînek weke ya made û esans wê, weke du 

aliyên din ku wê weke li wê were lê bihizirê bê. Ev esans wê çi bê wê 

piştî wê, weke têgînek wê mijare aqilmeşandinên ku wê werina kirin jî 

bin. Lêbelê, hîn jî pêdivî ye ku were ravekirin ka made û form, ku ji hêla 

avahîsaziyê ve cûda ne û ti taybetmendiyên hevpar parve nakin, çawa 

dikarin bi hev re têkilî daynin û têkiliya di navbera wan de çi ye. BI 

têgîna madeya pêşî a bê form re wê, aristoteles wê di rengekê de wê 

weke ku wê bixwezê mijare têgînek berê formê ew diyarbikê ku ew wê 

weke esansê. Lê di wê nûqteyê de wê, ev wê, di rengekê de wê, weke 

têgînek ku wê bide diyarkirin ku wê ya weke made ya formgirtî wê piştî 

wê weke aliyekê wê yê ku ew wê, bûya wê, diyarbikê. Lê ew made jî wê, 

di nabva hizrên hinek filosofan de wê, bi wê rengê wê, were diyarkirin ku 

wê weke ji tiştê bi gûharinê bûyina tiştê û an weke xwe nemanê û hwd 

wê, di rengekê de wê, weke têgînek ku wê li ser têgîna esansê re wê weke 

ji hev cihê hizirkirina ya madeya pêşî û ya formgirtî jî wê bi wê re wê 

were lê hizirkirin bê. Çavkaniya gûharinê ya madeya formgirtî jî wê bi 

wê re wê bi ya bûyinê a heyina made re bê. Li gorî wê made wê, weke 

têgînek hertimî bi tevger bê û ev wê, di şêwayekê de wê, her demê wê bi 

wê gûharinê wê rengên nû wê bistênê. Empedokles wê balê bikişênê ser 

rewşa logoyan ku ew bi çi rengê dihên ba hev re awayekê fizikî di 

rengekê de diafirênin wê li ser wê têgînê re wê weke ku wê diyar bikê. 

  Arîstoteles bawer dikir ku made tenê bi rêya formê digihîje rastiyê, ku 

ew şikil digire û hin taybetmendiyên xwe bi dest dixe, û çêdibe. Bi wê re 

wî argûment kir ku form tenê dikare xwe di madeyê de pêk bîne, û bêî 

madeyê, form qet nikare xwe eşkere bike. Bi vî awayî, wî têkiliya di 

navbera made û formê de veguherand têkiliyeke girêdayîbûna dualî. Hem 



   

 

23 

 

made bi formê awayekê diyar dikê û hem bi wê awayê formek dibê. Ger 

madeyê ti form an formek tune be ku wê ji me re ferq bike, ew ê kaotîk 

bimîne, bi gotineke din, di rewşek bêwate de. Têgîna kaosê a hesiodis wê 

hinekê jî wê weke têgînek ji hizra filosofên xwezayê ên presokratikî re 

wê ji wê aliyê ve wê weke temenekê hizirkirinê û bingihê wê weke 

biafirênê. Mijare kaosê wê di wê temenê de wê, ji gelek aliyan ve wê li 

wê were lê hizirkirin. Ji ber ku, li gorî Arîstoteles, madeya ku hîn form bi 

dest nexistiye, ya ku form hîn xwe tê de pêk neaniye, nayê hesibandin ku 

çêbûye. Ji ber vê yekê, Arîstoteles her gav formê wekî rastî û hebûnê bi 

xwe didît, gihîştina rastiyê û hebûna tiştekî bi bidestxistina formê, bi 

pêkhanîna formê di nav wê tiştî de ve girêdide. Wî madeya saf û an xav 

wekî "tiştek ku hîn nebûye ew tiştê ku dê bibe - ankû tiştek ku hîn form 

bi dest nexistiye, lê xwediyê hêz an îhtîmala bidestxistina formê ye" 

didît. Maddeya ku qet form bi dest nexistiye, ku form hîn nehatiye 

pêkhanîn, "Madeya xav" an "Madeya pêşî a saf" bi navê ´Prote Hyle´ 

diyar dikir. Di wê têgînê de wê ya ku mirov wê fahmbikê ku wê made 

wê, weke heya lê hê form negirti wî diyar dikir. 

  Li gorî Arîstoteles, ev madeya destpêkê "rewşa hebûnê di rewşa 

potansiyelê de" an jî potansiyel (dynamis) e. Form, an jî esense, di vê 

madeya destpêkê de wekî ´latency´, ankû wekî potansiyelek heya diyar 

dikir. Ji bo ku ev madeya destpêkê form, ankû hebûn û rastiyê bi dest 

bixe, divê ev potansiyel were eşkerekirin, ev potansiyel pêk were. Li gorî 

Arîstoteles, pêvajoya çêbûna hebûnê, ankû "Genesis", ji vê pêvajoya 

"fêmkirina potansiyelê an derketina ji potansiyelê" pêk tê. Bûyin ji bilî 

aktîvkirina potansiyelê tiştek din nîne. Peyva "aktîvkirinê", ku ji koka 

lêkera "et" di zimanê me de, di felsefeya Arîstoteles de, tê wateya 

xuyakirin an jî pêkhanîna tiştê ku potansiyel e. Madde tenê bi rêya formê, 

bi rêya xuyakirina formê bi xwe digihîje rastî û hebûnê. Form, bi dorê, 

tenê dikare xwe di madeyê de eşkere bike, xwe di madeyê de pêk bîne. Ji 

ber vê yekê, di navbera made û formê de têkiliyek girêdayîbûnê heye. Li 

gorî Arîstoteles, madeya destpêkê, ku form hîn nehatiye eşkerekirin, ku 

ew bi potansiyeleke temam heye, hîn negihîştiye hebûn bi hebûnê û 

rastiyê. Her ku form di hundurê wê de vedibe, ji potansiyelê vediguhere 

rasteqîniyê, ji ́ dînamîsê´ û an ´dinamismê´ vediguhere vejenê (enerjiyê), 

made dê bigihîje rastî û hebûnê. Bi ya aristoteles , bûyin ji aktûalkirina 

forma veşartî di madeyê de ne tiştek din e. 

  Di aslê xwe de wê di wê nûqteyê de wê weke ku wê were dîtin wê di 

hizra aristoteles de wê weke têgîha madeyê wê weke were lêpirsin. Di wê 



   

 

24 

 

temenê de wê made wê çi bê. An jî wê çawa wê karibê wê fahmbikê bê. 

Di wê temenê de em, divê ku em gotina tevlihev nekin. Di têgîna weke 

ya ´xav´, ´saf´, ´made´ û hwd de wê weke têgînên cihê bin. Di wê 

nûqteyê de wê di zane min de wê ev gotin jî wê weke bi rêzê wê weke ku 

wê di wê rewşê de wê weke pêwîst bin ku em çend gotinan ser wan 

bibêjin. Di têgîna ya xav de wê çendî wê têgîihek weke ya saf wê karibê 

bi morfolojikî were fahmkirin jî lê wê bi tememî wê nikaribê ew bi wê 

awayekê û rengekê bi tememî were fahmkirin. Têgîna xavbûnê wê weke 

têgîna vejenê û an ernerjiya pêşî ku ew weke nebûya ti tişt wê bi xwe re 

wê bênê ser ziman. Lê ev di gotinê de xwe dide diyarkirin ku w weke ku 

wê têgîna xav wê weke tiştekê ku ew hê reng ne standiya, an weke tiştekê 

bê, awa û an reng û hwd heya. Lê ew çendî ku ew nikaribê weke biformê 

were diyarkirin jî lê ew weke hebê. 

  Di wê nûqteyê de wê ev wê weke ya berê madeyê jî wê di hizra 

aristoteles de wê xwe bide diyarkirin. Di kurdî de wê têgîna xav wê, 

weke di kirdeya wê de wê wateya weke ya fahmkirinê a weke ya hê bi 

awayê xwe yê pêşî û an weke hîç ti awa û reng û form negirtî wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê bênê ser ziman. Ev wê weke aliyekê wê yê 

giring bê ku mirov wê karibê wê werênê ser ziman bê. Di wê temenê de 

wê, têgîna xavê wê hertimî wê weke têgînek potensiyal jî wê di rengekê 

de wê xwe bide diyarkirin. Yanî wê potensiyale bûyinê wê di wê temenê 

de wê bide diyarkirin. Wê demê em çawa wê têgîmna potensiyelê wê ji 

wê fahmbikin? Di wê temenê de wê, di têgiha potensiyelê de wê nikaribê 

wê weke ji nebûne weke têgînekl bi bûyinê ku wê bibê wê fahmbikê bê. 

Wê weke têgîhek ku wê rewşek weke di nava ya rewşa madeyê a berê 

formgirtinê wê di rengekê de wê weke ku wê bi xwe re wê di şêwayekê 

de wê werênê ser ziman. Wê dema ku em hizrên aristoteles dixweênin jî 

wê di rengekê de wê weke karibê wê fahmbikê ku ew wê di wê temenê 

de wê weke ku wê di wê nûqteyê de wê weke ku ew wê, di şêwayekê de 

wê weke ku wê werênê ser ziman. Potensiyel wê pêvajoyek ji wê heyina 

xav a madeyê bi ber ya madeya bi form ve bê. Di wê temenê de wê ev wê 

weke aliyekê wê yê giring ê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê 

di rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê di dewama wê de wê bi 

wê re wê di şêwayekê de wê weke karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Wê jî dikarê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê bi wê re wê 

weke dikarê wê werênê ser ziman ku wê têgîna xavê wê di wê temenê de 

wê çavkaniyekê wê weke esasekê ji wê bûyinê wê û hwd wê di rengekê 



   

 

25 

 

de wê bide me. Di rengekê de wê ev nûqteya xavê wê weke nûqteyek ku 

wê karibê hinekê kûr û dûr wê ser wê bisekinê bê. 

  Di nava hizrên ku wê weke ku wê berê aristoteles de wê weke bi 

parmenides wê aliyekê wan ê din jî wê niqaş bikê. Di wê nûqteya weke 

ya heyina xav de wê, têgiha formkirinê wê berê wê formbûnê wê hebê û 

an wê piştî wê, di rengek de wê bigirê bê. Di hizrên demokrit de wê nêzî 

wê têgîna me ya duyem a weke ya ku wê piştî wê, di rengekê de wê bibê 

wê, di rengekê de wê werênê ser ziman. Lê di hinek têgînên xwe de wê 

ku wê bahsa wê rewşa potensiyele bûnê a ji wê ya xavê wê di wê temenê 

de wê weke aliyekê ku wê weke bi intibaya ku ew weke berê di wê de wê 

çawa wê bibê wê, weke aliyekê bi kirpênê wê bênê ser ziman. Lê wê 

weki din wê bi giştî wê di her rewşê de wê weke aliyekê wê yê giring wê 

hertimî wê bahsa atomê û wê piştî bûyina wê ku ew hebûnê diafirênê wê 

bênê ser ziman. Ji xwe wê têgîna atoomê wê çavkaniya wê niqaşê a kûr jî 

wê di rengekê de wê biafirênê. Ya ku wê weke ku wê demokrit wê 

bigihênê wê hizrê û encamê ku wê atom wê weke di xwe de wê beşnebê 

û wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de êw di 

rengekê de wê karibê wê werênê ser ziman. Ji wê aliyê ve wê têgînek bi 

hizirkirinê a atomê a qatnebûna wê re wê di rengekê de wê mijare 

fahmkirinê wê, di wê temenê de wê weke têgînek weke di xwe de hheyi 

ku wê nedûrî wê rengê hizirkirina descartes a piştre ku wê weke hişê di 

xwe de bi heyin wê di rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. 

  Lê wê dikarê wê di rengekê de wê werênê ser ziman ku wê atoma 

demokrit wê di wê temenê de wê, têgînek weke nûqteyek nagûharê wê bi 

wê re wê di rengekê de wê weke ku ew weke xwe dimênê û ew nûqte wê 

weke nûqteyek ya nûqteya wê ya têgîna xav ku ew diafirê û an diafirênê 

û di xwe de wê weke cewherê bêsînor xwediy potensiyale bûyinê wê di 

rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. 

   Li vir mijare wê nûqteya xav wê, di felsefeya demokrit de wê dîmenekê 

cihê wê bi têgîna atomê re wê weke ku wê bistênê. Ew wê weke 

esasnsekê bi cewher wê di rengekê de wê bistênê. Di wê atoma qatnabê 

de wê di rengekê de wê weke têgînek bi wê rengê wê di dîmenekê de wê 

xwe bi wê re wê weke ku wê bide diyarkirin. Wê jî dikarê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê wernê ser ziman ku wê mijare cewherê 

wê di wê nûqteyê de wê, bi lêpirsinên wê atoma qatnabê re wê hin bi hin 

wê bibin. Ku ew qatnebê wê demê wê di wê de wê çi wê hebê? Ev wê 

weke pirsekê wê di wê temenê de wê xwe di rengekê de wê weke aliyekê 

wê yê giring ku wê karibê wê di wê temenê de wwê, li wê bihizirê û wê 



   

 

26 

 

karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê 

di şêwayekê de wê weke ku wê li wê karibê wê bihizirê bê. 

  Di hizirkirina têgîna demokrit de wê, ev cewher wê di wê temenê de wê 

di rengekê de wê weke nûqteyekê pirr zêde piçûk lê ku ew di aslê xwe de 

wê ji wê dûnya ku em di wê de dijin wê mazintir û heta wê biqasî rojê 

mazintir wê di rengekê de wê weke dîmenekê tefkirkirî wê bi wê re wê 

were lê hizirkirin. Ew wê weke cihanek kifşkirinê wê di wê temenê de 

wê xwe bi têgîna gerdûnê re wê bide me. Di wê temenê de wê dema ku 

em çavkaniya gerdûnê û bûyina wê bi wê re wê li wê dihizirin wê di wê 

temenê de wê weke aliyekê wê yê giring bê ku mirov wê karibê wê di wê 

çerçoveyê de wê li wê bihizirê bê. 

  Ji wê aliyê ve wê di aslê xwe de wê têgîna atomê wê cewherê wê di wê 

temenê de wê, hinek têgînên weke bi Luccipus re wê werina diyarkirin 

wê weke cewherê di xwe de dikelê weke wulkanekê ku ew difûrî û her 

tiştê bi bûyinê ji xwe dide li dest. Di wê temenê de wê di aslê xwe de wê 

şêwayekê teorikî ê cihê bê. Dîmenê ku wê demokrit wê zêdeyî wê 

werênê berçav û Empedokles jî wê li ser wê re wê weke hizra xwe weke 

ku wê bênê ser ziman wê dîmenê derveyiya wê bê a weke hatina ba hev a 

atomê û bi wê re wê di rengekê de wê afirandina her tiştê bê. Di wê 

temenê de wê têgîna logoyan a Empedokles wê di wê temenê de wê di 

rengekê de wê, bi wê re wê bibê. Lê di rengekê de wê, di şêwayekê de wê 

çi wan bi hev ve wê bikê û an wê di rengekê de wê, temenê wê formgirtin 

û an formdayina bi hatina ba hev a tiştê afirandina bi atomê bê wê ew 

cewherê Luccipus wê ê dinamik wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê 

re wê, temenê niqaş û hizirkirinê wê weke ku wê bi wê re wê were lê 

hizirkirin. 

  Di wê temenê de wê, di şêwayekê de wê di aslê xwe de wê, demokrit 

wê di wê temenê de wê, di şêwayekê de wê têgîna cewherê wê, di 

rengekê de wê, bi hizirkirinên xwe re wê, weke di rengekê de wê li wê 

bihizirê û wê nedûrî Luccipus wê di rengekê de wê werênê ser ziman. 

Têgîna Haraklit a logosê wê di wê temenê de ku wê bi têgînekk weke ya 

fahmkirina mantiqê jî wê were fahmkirin wê di rengê şêwayê fahmkirinê 

de wê, di rengekê de wê çavkaniya têgîna formê wê bi wê re wê di 

rengekê de wê weke bi rêgezekê fahmkirinê wê bixwezê ku ew bi wê re 

wê werênê ser ziman. 

   Aristoteles wê têgînên ideayê ên ku wê platon wê bi wê bihizirê û wê 

temenê ji Luccipus û heta haraklit wê bi wê were lê hizirkirin wê temenê 

rengekê fahmkirina platon jî wê weke ku wê bi ideeyên wî re wê 



   

 

27 

 

biafirênê. Ew wê di wê temenê de wê di wê de wê li fahmkirinê wê 

bigerihê. Ew wê ahenge ku ew wê weke diyar dikê wê di wê temenê de 

wê bi wê re wê bixwezê ku ew wê werênê ser ziman. Di wê temenê de 

wê metafizika Platon wê xosletên wê hinekê jî wê weke ku wê bi wê 

rengê wê weke ku wê hebin. Têgîna Platonî ya hebûn û sedemîtiyê ya 

fîlozofên xwezayî bi tevahî red dike, madeyê, ku ew wekî hebûn an 

madeyê dibînin, bi rastiyên ne-maddî û giyanî diguhezîne, û li şûna 

modela ravekirina mekanîkî ku wan hemûyan ji bo ravekirina bûyeran 

qebûl kiribûn, modelek teleolojîk a ravekirinê dipejirîne. Em ji 

Arîstoteles fêr dibin ku Platon jî nêrînên Heraklit li ser rastiya tiştan 

qebûl kiriye, û ku wî bi xwe Heraklit wekî xala destpêkê girtiye. Hizra wî 

ya ku hemî tiştên hestî di herikînê de ne, wî digihîne wê encamê ku tiştên 

hestî rastiyên ku aîdî rêzek cûda ne. Piştî şopa Sokrates, ku hebûna 

gerdûnîyan di nirxên rewîstî de nîşan da, Platon ev nêzîkatî giştî û 

gerdûnî kir. Ger em nekarin vê dunyayê bi çavên xwe bibînin û bi destên 

xwe lê bidin, tiştê ku divê em bikin ev e ku em bi hiş û ramanên xwe 

bigihîjin. Ev wê weke têgînek ku wê platon wê di hizra xwe de wê di 

rengekê de wê di wê nûqteyê de wê weke ku wê bide diyarkirin bê. 

  Li gorî platon, eger em ji fîlozofên xwezayî li ser bedewiya tiştekî 

bipirsin, ew ê taybetmendiyên wekî reng û şeklê wê navnîş bikin. Lê eger 

em ji Sokrates bipirsin, ew ê wê bi gotina ku ew di tiştek gerdûnî de 

derbasdar a bi navê Bedewiyê de parve dike, rave bike. Gava ku ev 

perspektîf were pejirandin, em êdî ne hewceyî modela mekanîstîk a 

ravekirina fîlozofên xwezayî ne, û em ê derfeta me hebe ku hebûnê bi 

rêya her tiştî di nav xwe de rave bikin. Her weha em ê her tiştê ku bi vê 

ramanê re lihevhatî ye wekî rast bibînin, û her tiştê ku lihevhatî nîne wekî 

taxmin û an zankirinekê bibînin. Ji bo ku ev texmîn bi argumanên ku heta 

bêdawî dirêj dibin ne birhan bibe, divê ew êdî wekî texmîn neyê 

hesibandin. Bingeha vê texmînê "ramana başiyê ye, bingeha her tiştî baş 

e." Çawa ku matematîk li ser bingehên rastîn hatiye damezrandin, 

metafizîkvan jî dê bingeha her tiştî wekî "baş" bibînin. An em vê texmînê 

qebûl dikin û bi zanist û felsefeyê re mijûl dibin, an jî em wê red dikin û 

her tişt wate û ravekirina xwe winda dike, û em dev ji mijûlbûna bi 

felsefe û zanistê berdidin. Platon dê hebûnê bike du beş: yek cîhana tiştên 

hestî ye, ya din jî cîhana tiştên aqilane ye.  

   Di cîhana aqilê matematîkî de, hiş wekî xala destpêkê xwemalên 

kopiyên cîhana tiştên dîtbar digire û, wan wekî hîpotez bikar tîne, ji wan 

ber bi encamên xwe ve diçe. Ev cîhana texmînê ye (dianoia). Di cîhana 



   

 

28 

 

aqilê paqij de, hiş ne ji hîpotezekê ber bi encamekê ve diçe, lê ji 

prensîbekê ku bi xwe tu texmînan nagire. Ew wan wekî hîpotezan nabîne 

lê wan bi wateya rastîn a peyvê wekî wusa qebûl dike. Ev cîhana 

têgihîştinê (noesis) ya. 

  Li gori hizra platon di wê nûqteyê de wê, analojiya rojê wê guncaw bê. 

Çawa ku em nikarin li rojê binêrin lê bi saya ronahiya ku ew derdixe em 

dikarin tiştan bibînin, fikra başiyê di cîhana têgihîştinê de mîna rojê ye. 

Çawa ku roj tiştan di cîhana xuya de xuya dike, hizra başiyê ew e ku 

rastiya wan dide tiştan û hêza zanînê dide hişê. Hizra başiyê bê şert û 

merc, teqez e û hewceyê ravekirinê ye. Ew xwedayê olên yekxwedayî ye. 

(Yek ji Plotinus negotî ye, nayê gotin e.) Qebûlkirina hizra başiyê 

hilbijartinek hebûnî ye. Hilbijartina wê hebûnê watedar, têgihîştî, baş, 

rast û dadperwer tenê bi qebûlkirina hizra başiyê biderfet e. Divê 

taybetmendiyek hebe ku bi peyvên wekî bedewî, wêrekî û fezîletê re 

têkildar bê, ji kes an rewşa ku tê de ye cuda û cuda bê. Wekî din, 

bikarhanîna peyvek wusa ji bo van tişt û kiryarên cihêreng û piralî 

bêwate ye, an jî gotina ku gelek kes, tişt an kiryar xweşik an wêrek in. 

Tiştên weha raman in. Raman ji peyva girêkî eidos dihê. Dema ku em li 

ferhengê dinêrin, em dibînin ku ew tê wateya wêne, xuyakirinek, şekl, 

form, xwezaya avaker, cure, raman (hizr, raman, têgîn, zêhn, hiş) û û 

hwd. 

  Çawa ku di cîhana rewîstî de têgînekek bêguher a wêrekiyê heye, li jor 

û ji mirovên wêrek cuda ye, her gav wek xwe dimîne, wisa jî di cîhana 

hêstî de sêgoşeyek objektîf an çargoşe heye, li derveyî û ji sêgoşeyên 

hêstî û çargoşeyan cuda ye, wek xwe dimîne, neguher e. Bi vî awayî, rola 

matematîkê, ku Platon, ku bi xwe matematîkzanek bû, ber bi teoriya 

ramanan ve bir, eşkere dibe. Ji wê nûqteyê de wê hinekê din jî wêdetir 

wê herê. Ew bi têgîna matamatikê wê bixwezê ku ew hizrên xwe bi wê 

werênê ser ziman. Ew wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê 

giring wê di dewama wê de wê bi wê re wê li wê bihizirê. Di wê temenê 

de wê, jî dikarê wê weke gotinekê ku wê weke ji ya ku me li jor wê hani 

ser ziman wê were fahmkirin wê têgînek weke ya xwemali bê. Ew wê di 

wê nûqteyê de wê weke ku wê were diyarkirin wê her tişt wê esasê wê yê 

ku ew li gorî wê dibê wê hebê. Ew ya xwemal wê ya esasê bê û wê her 

tiştê wê bi wê û li gorî wê. Minaq wê dema ku em bahsa haspekê bikin 

wê wê haspek xemal wê hebê û yên din wê hemû wê weke kopiyayên wê 

hebin. Ev wê weke têgînek cewherê û esasê a ku ew bi wê wê fahmkirina 

xwe wê di rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin bê.  



   

 

29 

 

   Li vir emê ji esasê ji hev rasta xwe dûrnekevin me li jor wê bi gotina 

xavê re wê dest pê kiribû. Emê ji wê bidomênin. Di wê temenê de wê, 

dema ku em di wê nûqteyê de wê bi hizra platon re wê fahmbikin wê 

weke ku ev wê weke potensiyelek berê wê ya ku wê bi têgîna xwemaliya 

xwe re wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. di wê nûqteyê de wê ya ku ew 

wê, di rengekê de wê weke ya xwemal wê bihizirê wê weke hizrekê bê û 

an hebûnekê ku ew weke bi ramanê tefkir dikê bê wê weke bûyi bê. Di 

wê temenê de wê, di rengekê de wê heta ku wê weke ku wê hizrê wê di 

serê me de wê weke ku wê bide çêkirin ku ev wê ne di pêvajoyek bûyinê 

de bê. Wê di wê temenê de wê ya bûyi û ya bûyinê wê di rengekê de wê 

ji hev cihê bin. Ya bûyî wê weke ya pêkhati û heya wê diyar bikê bê. ya 

bûyinê wê di rengekê de êw hebûnek weke pêkhati wê wek di rengekê de 

an di pêvajoya xwe ya pêkhatinê de ya lê formek bi wê bûyina xwe re 

weke standiya wê di rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Ev wê di 

şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di rengekê 

de wê weke ku wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. 

  Di hizra têgîna potensiyalê de wê, dema ku em li wê bi ya aristoteles wê 

li wê dihizirin wê aristoteles wê weke zêdetirî wê weke esasêparêz wê 

were dîtin. Ew wê di wê temenê de wê di rengekê de wê, dîmenê 

fahmkirinê wê di wê temenê de wê weke ji dîmenê hebûna cihanek weke 

ya têgînên xwemal wê dûr bihizirê. Di wê temenê de êw pêvajoya 

fahmkirinê wê weke ku me li jor wê diyarkir wê di nava pêvajoya têgîna 

made û formê de wê di rengekê de wê weke ku wê bixwezê ku ew di 

rengekê de wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê 

weke aliyekê wê yê giring ku wê weke ku wê bixwezê ku ew wê di 

şêwayekê de wê di dewama wê de wê bi wê re wê weke ku wê werênê 

ser ziman bê. 

  Di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê karibê wê li wê 

bihzirê wê ku wê têgîna hebûnê wê di wê temenê de wê, bi ya platon re 

wê weke ku me kirpend wê weke kirpendinek li ser wê têgêna cewherê 

bê. Di wê temenê de wê di wê cewherê de wê çi wê hebê wê weke 

dîmenek teqez bê. Lê Platon wê rêyê dikê ku ew şani me bide ku em di 

wê nûqteyê de di kifşkirina wê de pêde herin û wê kifşkirinê wê bi tiştê 

wê bikin. Lê di rengekê de wê ya ku wê weke çavkani bê wê cewher bê. 

di wê temenê de wê, dişêwayekê de wê ev wê weke aliyekê wê yê giring 

ku ew wê weke li wê bihizirê bê. 

    Cîhana Ideeyan û an ramanan cîhanek e ku tenê tiştên baş tê de hene. 

Lêbelê, cîhana hestî mîna şewq û siya wan e. Gava ku tişt ji cîhana 



   

 

30 

 

ideeyan bo cîhana ramanan têne kopî kirin, ew nirxê xwe winda dikin û 

dikarin bibin xirab. Idee herheyî, bêdawî û an wek sermedî ne. Ew 

naguherin û naçin, di xwe de wek xwe dimînin. Ew yek û sade ne. Ew ne 

tiştên madî ne, lê tiştên giyanî ne. Tenê ideeyek tune, lê gelek idee hena. 

Ji ber ku idee ne tiştên madî ne, ew ne xwedî cihekî ne. Her çend ev dibe 

ku diyar bike ku ew di hişê mirovan de ne, lê ev ne wusa ye. Ev ji bo 

Platon ramanek pir nûjen e. Ew bi serbixwe ji hişê mirovan hene, lê ew 

giyanî ne. Idee ji hêla hiş ve nayên hilberandin; ew têne kifş kirin. 

   Têgîna ´demiurge´ li ser van iddeyan dihizire, wan wekî mînaq û 

şablon bikar tîne, materyalê diafirîne û şekil dide. Çawa ku peykersaz bi 

nihêrîna modelek ji madeya xav peykerek diafirîne. Em nikarin bigihîjin 

iddeyan û cîhana ideeyan. Em vê dinyayê, cîhana hestî, bi zanîn û 

têgihîştina cîhana ideeyaan fahm dikin. Idee, îdeal, pîvan in, û tiştên hestî 

hewl didin ku dişibin wan û teqlîd bikin, lê ew qet nikarin bi tevahî vê 

yekê bi dest bixin. Idee tiştên bêkêmasî ne, lê tiştên hestî kopiyên wan ên 

netemam in. Têkiliya di navbera ideeyan û tiştên hestî de yek ji 

beşdarbûnê ye. Çiqas tiştên hestî di iddeyên xwe de beşdar bibin, ew qas 

bêtir hene û digihîjin hebûn, yekîtî û berdewamiyê. Platon jî behsa 

cûdahiya pileya di navbera ideeyan de dike. Ew ê van wekî rewşa herî 

bilind bi nav bike û ideeya Hebûnê li jor bi cih bike. Ev idee dê paşê bi 

ideeyên bêhnvedan û tevgerê re were, lê ev her du bi bingehîn di ideeya 

Hebûnê de parve dikin. Li kêleka van dê ideeyên wekhevî û cudabûnê 

werin zêdekirin. Bi vî rengî, doktrîna ideeyan dê pergalek hiyerarşîk ava 

bike, bi ramana berdewamiyê li jor, ideeyên jêrenivîsan li jêr, û ideeyên 

jêrîn di yên bilindtir de parve dikin, her ideeyek têkiliyek taybetî bi yên 

din re heye. Piştre, Platon dê bêtir di bin bandora Pîsagoriyan de were û 

dê bibêje ku ideeya hejmar in. Ez ê li vir ravekirinek dirêj, berfireh û 

bêwate nedim. Werin em vê mijarê bi analojiyek nezelal biqedînin: ew ne 

hejmarên ku em dizanin in, lê belê hejmarên ku qet ne hejmar in. Li gorî 

platon, ideeyên ku bi rêya hejmaran têne ravekirin dê xwedî hiyerarşiyek 

hebûnê ya cûda bin. 

   Metafizîk, têgeheke ku piştî serdema klasîk hatiye pêşxistin, têgihîştina 

fîlozofan a li ser xwedê û hebûnê vedihewîne. Ew lêkolînek e ku 

Arîstoteles jê re gotiye lêkolîna sedemên pêşîn û bingehên wê. Li gorî 

Platon jî wê, cîhana hestan, ankû cîhana ku em bi hestên xwe azmûne 

dikin, ne çavkaniya hebûnê ye. Ev cîhan metafora şikefta di şikeftê de ye, 

û hebûna li wir ne çavkaniya bingehîn e. Qada ramanan, ku siya li wir 

şiklê xwe jê digirin, bingehîn e. 



   

 

31 

 

   Ev cîhan di rewşek hilweşînê de ye. Ji bo ku tiştek an agahdariya hestî 

di cîhanê de pêbawer be, divê ew neguherbar be, û divê hest bikaribin vê 

tiştê tespît bikin. Ji ber ku cîhana hestan ji van şiyanan bêpar e, em 

nikarin bibêjin ku ew bingeh, rastî ye. Lêbelê, di jiyanê de zanîn hene ku 

em ji cîhana derve wernagirin, wekî têgeh, bedewî, edalet û matematîk. Ji 

ber vê yekê, herî kêm cîhanek din, planeke din heye, ku mayîndetir e. 

   Cîhana rastîn cîhana ideeyan e, ku forma (hizra) neguherbar a vê 

dûnyayê lê dimîne. Zanîna cîhana me mîna zanîna siya wê (kopî, wêne) 

e. Rastî "Form" e, idee ne. Mirovbûn hewce dike ku aqil bikar bînin da 

ku di cîhana ideeyan de beşdar bibin û ji bo ramana çêtirîn a di hundurê 

xwe de hewl bidin, bi armanca xuyangên wê yên cûda: rastî, bedewî û 

edalet. Ji ber ku hebûnek maqûl, ankû xwedîbûna parek hinekî mezintir ji 

ideeyê, hewce dike ku em bêhempabûna xwe bikar bînin. Em dikarin vê 

yekê wekî taybetmendiyek wekî şiyana firîna çûkek an jî şiyana avjeniya 

masiyek bi nav bikin; divê mirov jî armancê îdealê bikin. Minaq giyan 

nemir e. Giyanê nemir mîna laşek e, dişibihe girtiyekî. Bi hewldana ji bo 

îdealê, ew dikare bigihîje ideeyan, wekî di analojiya şikeftê de, lê ideeya 

wê ya çêtirîn dê wekî armanc bimîne. Ji ber vê yekê, dikare were gotin 

ku di Platon de, cîhanek têgehî, herêmek navîn, di navbera cîhana 

ideeyan û cîhana hestan de heye. Em dikarin vê avahiya sêalî wekî 

qonaxan cihane hêstan ku weke bi têgînên emprik wê bi ya fahmkirina 

dora û hwd re wê hebê. Di dewama wê de wê cihan ideeayan ku wê weke 

bi ya têgîna gihiştina formê û hwd re wê, di rengekê de wê weke karibê 

wê fahmbikê. Ya sêyem jî wê weke cihane ya heyi bi ber ya baştir û an 

ya heyi bi ber ya xwemal ve wê hhertimî lêgerîna li çêtirtiyekê re wê 

weke karibê wê di nava hizra platon de wê fahmbikê. 

   Di vê çarçoveyê de, her lêpirsîn dê hiş şiyar bike û wê ji texmîna ku ew 

tiştan dizane azad bike. Mercê a priori yê zanîna rastîn ew e ku her tiştê li 

dora xwe bipirse, û ev pirskirin mîna çavên ku tevahiya jiyana xwe kor 

dikin e ku cara yekem dibînin. Ji ber vê yekê, şertê rastbûn û misogeriya 

zanînê çi ye? Zanîna, li gorî pênaseya felsefî, peymanek di navbera subje 

û objeyê de ye. Lêbelê, ji ber ku ev pênase nagihîje bingeha wê, ew ji 

perspektîfek epistemolojîk pir rûberî dimîne. Pênaseyek zelal û cuda di 

bersiva pirsên jêrîn de ye: Em çi, çiqas û çawa dikarin bizanibin? Ma 

tiştên ku em nabînin lê dîsa jî dikarin bizanibin hene? Gava ku we her 

tiştê ku we heya vê gavê zaniye bi fîltera gumanê ve fîltre kir û 

bermayiyan avêtin, zanîna we çiqas saxlem e? Di lêgerîna me ya rastiyê 

de, em dest bi rêwîtiyek dikin ku ji hêla felsefeyê ve tê rêvebirin, em xwe 



   

 

32 

 

dixin nav her zanîna ku em jê dûr ketine, û ji nişkê ve em fahm dikin ku 

tiştek wekî ku xuya dike nîne. Ev rewşek şiyarbûnê ye. Teoriya zanînê ya 

Platon gava yekem a şiyarbûnê ye, rawestgeha yekem a rêwîtiyê ye. 

  Platon têgihîştina xwe ya zanînê li ser bingehek bi tevahî dogmayên bi 

ideeyan ava kiriye. Rewşa têgihîştinê ya ku hestên me didin me tenê 

xuyangek e, û hestên me rastiyê nadin me; ew tenê xuyangek tiştên ku 

hebûna wan teqez û teqeziyê didin me. Di encamê de, zanîna empîrîk a 

ku em ji hestên xwe digirin ne zanîna rastîn e. Ev ji ber ku ew zanîna 

taybetî ye ku em azmûne dikin, û taybetî di herikîna domdar de ye. 

Lêbelê, heke zanîn rast be, divê ew ne nakok be. Ger tiştek di demekê de 

A be û di demek din de ne-A be, pêbaweriya wê zanînê dê fahmkirinêk 

be. Ezmûna hestan rastiyê nade me; ew tenê xuyangek tiştên fenomenal 

peyda dike. Her taybetî tenê xuyangek e ku em bawer dikin ku em 

gerdûnî dizanin. Hebûn, taybetmendî û diyardeyên takekesî nayên zanîn 

ji ber ku em ne xwediyê zanîna gerdûnî ya wan in. Ji ber vê yekê, zanîna 

dawî ya ku em hewce ne li ku ye? Em dikarin çi bizanibin û bi çi? 

   Ji bo ku zanîna zelal, cuda, rast, pêbawer û teqez be, divê ew aîdî tiştekî 

neguhêrbar be. Berevajî baweriya populer, em dikarin ne bi rêya hestan, 

lê bi rêya aqil, ku serbixwe ji hemî rastî û ezmûnê heye, bigihîjin vê 

zanînê. Ger em bi rastî zanîna teqez û diyarker dixwazin, divê em bi rêya 

aqil bigihîjin tiştên neguhêrbar û mayînde yên ku di vê dinyayê de hene. 

Ev tişt idee na, têgeha sereke ya felsefeya Platon in. Li gorî Platon, zanîn 

ne zanîna empîrîk a taybetî û guherbar e, ku bi rêya pênc hestan tê 

bidestxistin, lê zanîna herheyî ya neguhêrbar û gerdûnî, ya têgehên giştî 

ye, ku bi rêya aqil tê bidestxistin. Em xwe dikin ku xwediyê zanîna 

gerdûnîyan in. Dê guncaw be ku vê yekê wiha were ravekirin: Dema ku 

tiştek an kesek tê vegotin, em navê çîna/cureya ku ew jê re girêdayî ye 

didin. Em bi taybetîya ku em diyar dikin re wekî peydakirina rasterast a 

zanîna gerdûnî tevdigerin û tevdigerin wekî ku em gerdûnîyê dizanin. 

Lêbelê, heywanek ji cureya B rasterast pênaseya heywantiyê nade me, û 

ne jî kesek C rasterast pênaseya mirovahiyê dide me. Taybetmendî 

zanîna rastîn a gerdûnî peyda nakin; di rastiyê de, her taybetmendiyek 

tenê endamek gerdûnî ye. Ger ezmûnên me bi taybetî ve sînordar bin, û 

ger hestên me, çavkaniya ezmûnên me, dikarin me bixapînin, em bi rastî 

çi dizanin? Bêî zanîna gerdûnî, bêî ku em derbasî aliyê din ê aqil bibin, 

her tiştê ku em dihizirin ku em dizanin tenê me dike dîlê texmînên me. 

Wekî din, bi vê dîlgirtinê re, ragihandin bi yên din re dê nexweş be. 

Hişek ku ji zanîna mutleq a qenciyê bêxeber e, dikare çiqas li ser qenciyê 



   

 

33 

 

bibêje? Ragihandina bi vî rengî, ankû ragihandin bêî têgihîştina xwezaya 

têgehan, dê di dawiyê de bibe sedema kaosê.  

  Li gorî Platon, mijara zanînê ideeyên herheyî, neguherbar û teqez in. Ji 

ber ku idee ji dem û mekan serbixwe ne, ew neafirandî û neşikestî ne. 

Divê ew prototîpên her tiştê ku em di vê dinyayê de fahm dikin bin, û 

tewra sedemên her tiştê ku di vê dinyayê de heye. Idee li gorî 

hiyerarşiyek diyarkirî têne rêzkirin, û ideeya herî bilind ramana Qenciyê 

ye. Platon di diyaloga xwe ya Timaeos de dibêje: "Ger zanîn û baweriya 

rast du çînên cuda pêk bînin, wê hingê ez dibêjim ku ev ramanên xweser, 

ku ji hêla hestan ve nayên hîskirin lê tenê bi aqil têne girtin, bê guman 

hene; lê heke baweriya rast bi tu awayî ji zanînê cuda nebe, divê her tiştê 

ku em bi rêya laş fahm dikin wekî hebûnên herî rastîn werin hesibandin. 

Lê divê em cudabûna wan îspat bikin, ji ber ku ew ji eslê xwe cuda ne û 

xwezayek cûda ne." (Platon, Timaeos). 

  Idee bi awayekî transandantal, serbixwe ji hişê mirovan hene. Pirsa ku 

divê li vir ji Platon were pirsîn ev e: "mirovek sînorkirî, ku di nav dem û 

fezayê û an mekanê de ye, çawa dikare ideeyên ku li derveyî dem û 

fezayê ne bizanibe?" Platon dê vê pirsê bi "bîrhanîn..." bibersivîne. 

Teoriya bîrhanînê bi têgihîştina çerxî ya jiyanê ya ku li girêka kevnar 

belav bû ve girêdayî ye. Li gorî vê baweriyê, giyan nemir e û bi 

berdewamî di laşên din de heye. Ji ber ku giyan pêşî di qada ramanan de 

hebû, ew li wir zanîna mutleq a her tiştî bi dest xist, lê gava ku bi laş ve 

hat girêdan, ev zanîn di kûrahiya hişmendiyê de ma û hat jibîrkirin. Ji ber 

vê yekê, çalakiya pêwîst ew bû ku ev zanîn çêbibe. Platon ev yek bi rêya 

rêbaza diyalektîk, ku mamosteyê wî Sokrates jî bikar hanî, bi dest xist. Di 

diyaloga Meno de, Sokrates bi tenê bi pirs û alîkariyan alîkariya koleyekî 

kir ku pirsgirêkek geometrîk çareser bike. Wî zanîn bi rêya diyalektîkê 

kir ku wê eşkere bikê û ew çêbikê. 

  Li vir di hizra platon de wê, dema ku ew wê bahsa têgîna zaninê wê 

dikê wê ya weke ya teqez ew dikê wê weke ´zanina dervî me diji´ wê di 

rengekê de wê bi gotin wê bikê. Di wê de wê di şêwayekê de wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê di wê temenê de wê bi wê re wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê bihizirê û wê bixwezê ku ew wê di rengekê 

de wê werênê ser ziman. Di aslê xwe de wê, nakokiya bi zaninê a di nava 

zanina bi rêya hêstan û an sehan û ya teqez a weke ya ideeyan ku ew bi 

nav dikê û ser wê re wê bi sofistan re wê weke bikeve nava polemik û 

hizirkirinên vaji hev de wê, hinekê jî wê bi wê nûqteyê ve wê girêdayê 

bê. Platon dervî me û hebûna wê cihanek weke ya ku em wê nizanin wê 



   

 

34 

 

hebê û ew wê di wê temenê de wê di rengekê de wê bi gotin bikê. Minaq 

wê di wê nûqteyê de wê weke morfolojiyekê û empatiyekê bi fahmkirinê 

wê bi gotina sokrates a weke sînorê zaninê û an sînorê min min 

fahmkirinê û hwd re wê bênê ser ziman re jî wê karibê wê dênê. Ew wê, 

zanina bi rêya zanina xwe ya bi sînor emê çawa emê karibin ya dervî xwe 

wê, kifşbikin? Wê ev wê weke pirsekê jî bê di serê Platon de. Di wê 

nûqteyê de wê, ya ku em weke zanina bi rêya sehan wê bidest dikin wê 

weke zanina ku em bi wê nikaribin bigihijina zanina ideeyên teqez. Li 

gorî wî di rengekê de wê ev wê hertimî wê weke dervî me hebin û em 

weke pêwîst bin wan kifşbikin. Di wê temenê de wê, di rengekê de wê, 

têgîna bîrhaninê wê di wê temenê de wê weke morfolojiyekê fahmkirinê 

wê di rengekê de wê weke ku wê di şêwayekê de wê weke ku wê 

bikarbênê. 

  Di wê nûqteyê de wê jî dikarê wê werênê ser ziman ku wê, di rengekê 

de wê, platon wê di nava têkiliya hiyararşîyî a weke di nava ideeyan de 

wê li wê bihizirê û wê ev wê hem di dîmenekê weke di aste hev de û hem 

jî wê di rengekê de wê weke ji ya piçûk bi ber ya mazin ve wê weke 

dîmenekê emprikî ku wê weke di şêwayekê de wê bi wê re wê bide 

diyarkirin. Wê di wê temenê de wê têkiliya cihane ku em di wê de dijin û 

ya ideeyan wê çawa wê bi wê re wê têkiliya wan wê dênê wê bi wê re wê 

li wê bihizirê. 

  Di wê rewşê de platon wê hinek cûreyên zanin wê di wê temenê de wê 

bi têgîne qatagoriyê wê diyarbikê û wê werênê ser ziman. Ev dikarin di 

wê temenê de wê, di rengekê de wê, werênê ser ziman. Li gorî Platon 

zanîna mutleq û teqez tenê zanîna ideeyan e, Platon zanînê di xabata xwe 

ya bi navê dewletê de dabeş dike. Li vir, ew li ser çar awayên cuda yên 

zanînê (pathema) nîqaş dike, ku bi rastî epistemolojiya wî kurt dikin. Ev 

awayên zanînê, ku ji jêr ber bi jor ve hatine rêzkirin, wiha ne. Li jêr 

cureyê zanînê heye ku Platon jê re dibêje texmîn (eikasia). Ev cureyê 

zanînê ne pêbawer e ji ber ku ew tenê texmîn e, mîna texmînkirina tiştekî 

ji siya wê. Ev cureyê zanînê ji rastiyê dûr e. Ya din bawerî (pistis) e, ku ji 

eikasia pêbawertir e. Ji ber ku çavkaniya vê zanînê hestên me ne, û ji ber 

ku hestên me dikarin me bixapînin, ew ne pêbawer e. Zanîn divê mutleq 

û teqez be. Ya din zanîna rasyonel e. Ev zanîn gotinî ye, an jî zanîna 

matematîkî ye. Platon vê cureyê zanînê hem ji ber ku ew serbixwe ji 

hestan e û hem jî ji ber ku matematîkê dihewîne pêbawer dibîne. Lêbelê, 

matematîk ji hîpotezan pêk tê. Ji ber ku hîpotez nayên rexnekirin lê wekî 

xwe têne pejirandin, ew ji rexnekirina vê cureyê zanînê dudilî nabe. Li 



   

 

35 

 

jor zanîna ku dê aliyên tarî yên matematîkê ji holê rake, nous, heye, ku ti 

girêdana wê bi cîhana hestî re tune. Noesis tenê di asta ideeyan de çêdibe, 

helwestên hem erênî û hem jî neyînî li hember hîpotezan digire. Ya herî 

girîng, ew hîpotezan wekî amûran bikar tîne da ku bigihîje rêgeza yekem 

a hemûyan, ankû rêgeza yekem a ne-hîpotetîkî, di heman demê de 

helwestek wêranker li hember wan digire. Piştî gihîştina rêgeza yekem a 

hemûyan, hizra Qenciyê, noesis ji hiyerarşiyê dadikeve û encamek 

deduktîf çêdike. Di vê çarçoveyê de, di epistemolojiya Platon de, her tişt 

bi hizra Qenciyê ve girêdayî ye. 

  Yekem tiştê ku di derbarê felsefeya Platon de tê bîra mirov bê guman 

metafora şikeftê ye. Di vê metaforê de, mirovên zincîrkirî li binê 

şikeftekê ne, ji dayikbûna xwe ve ji pişt ve ronîkirî ne. Tiştê ku ew 

dibînin siya ye ku li ser dîwarên şikeftê ji hêla ronahiyê ve tê xuya kirin, 

û ew dengên ku dibihîzin wekî dengên van siyayan vedibêjin. Ji bo wan, 

rastî siya ye. Ji ber ku zanîna wan a hestî tenê digihîje hindekî, siya… 

Ger kesek ji zincîrên xwe xilas bibe û ji şikeftê derkeve, çavên wî dê 

gava ku ew yekem car rastî ronahiya rojê werin, biêşin, û ev pêvajo dê 

pir bi êş be. Ewqas dijwar e ku mirov ji baweriyên wan xilas bibin ku ew 

carinan hildibijêrin ku kor bimînin heta ji tava ku li kêleka wan dibiriqe 

jî. Cîhana ku ji hêla kesên ku derfeta revê digirin ve tê dîtin cîhana 

ideeyan e. Lêbelê, yên ku di binê şikeftê de ne, di cîhana hestî de asê 

mane, bi texmîn û baweriyên xwe ve girêdayî ne. Ji bo ku em ji zincîrên 

xwe xilas bibin, divê em bixwazin ji şikefta xwe birevin, û li gorî Platon, 

gava yekem ber bi vê yekê ve matematîk e. Ger em dixwazin xwe xilas 

bikin, divê em zanîna pêşîn a iddeyan bi rêya diyalektîk û bîrhanînê bi 

dest bixin; ev şertê yekem e ji bo veguheztina ji cîhana hestî ber bi cîhana 

rasyonel ve. 

   Di dewama wê de wê weke aliyekê wê yê din jî wê di wê temenê de wê 

weke aliyekê wê yê giring wê hebûna dîmenê cihê ê ideeyan bê. Ew 

ideeyan wê di wê temenê de wê weke dîmenekê cihê wê di şêwayekê de 

wê weke ku ew wê bi wê re wê werênê ser ziman. Di mijare dîmenê 

ideeyê de wê, ideeyê wê weke ku me li jor wê, li çend deveran wê hani 

ser ziman wê, di nava ya xwemal û ya ne xwemal de wê weke têkiliyekê 

de wê hebê. Hêsta ku wê hertimî wê bi ber ya baştirbûnê de wê biçê jî wê 

weke ku wê bi wê yekê ve wê weke girêdayê bê. 

  Hêsta baştirbûnê wê li gorî wê têgîna ideayê wê weke ku wê hertimî wê 

li pêşîya me wê weke têgînek ya baştir ku ew wê ji wê re wê bibê temen 

wê hebê. Di wê temenê de wê ya baştir wê bi wê re wê hertimî bi ber ya 



   

 

36 

 

baştir ve wê weke ku wê herê. Di wê çerçoveyê de wê weke aliyekê wê 

yê din ê giring wê weke karibê wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê 

yê din ê giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di wê 

çerçoveyê de wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê weke karibê 

wê li wê bihizirê bê. 

  ´Platon huneran li gorî têgihîştina wan a zanînê dabeş dikin. Yên ku 

teqlîd dikin, yên ku di asta herî nizm a hiyerarşiyê de ne, helbestvan, 

trajediyan û sofîstan in. Ew bi siya siyekê re mijûl dibin, û tiştê ku ew 

dikin ji bilî xapandinê tiştek din nîne. Li jor vê zanînê zanîna wekî 

darçêkirin, bijîşkî û stratejiya leşkerî heye. Platon aheng, astronomî, 

hesab û geometrî wekî zanistên rastîn dibîne. Li zerweya van hemî 

zanistan diyalektîk heye. Ya girîng li vir zanîna hebûnê wekî hebûnê ye. 

Zanîna gerdûnî tenê bi rêya diyalektîk û felsefeyê dikare were 

bidestxistin´ (Platon, pirtûka wî ya dewletê,). 

  Metafîzîka Platon nikare ji epistemolojiya wî were veqetandin. Di 

metafîzîka wî ya du-cîhanî de, rastiya rastîn cîhana ideeyan e. Cîhana 

hestî cîhanek xuyabûn û siyan e, cîhanek ku bi rastî tune ye. Berevajî 

Parmenîdes, Platon çavkaniya hebûnê wekî yek pênase nake; ew bawer 

dike ku sedema cihêrengiya cîhanê di cihêrengiya ideeyan de ye. Cîhana 

ku em tê de dijîn ne rast e ji ber ku ew her gav diguhere. Bi xwezayî, 

zanîna me ne pêbawer e ji ber ku ew ji zanîna tiştên ku di demên cûda de 

formên cûda hene pêk tê. Lêbelê, her tiştê taybetî ku em jê re dibêjin 

tiştek di rastiyê de tenê wêneyek cîhana ideeyan e, çavkaniya zanîna 

mutleq û diyarker e. Tiştên takekesî hem rastiyê û hem jî tunebûnê parve 

dikin. Cîhana fenomenal cîhanek e ku hebûn bi xwe tê nîşandan, ne 

bûyîna xwe. Hizrra qenciyê, hizrra bedewiyê û hizra mirovahiyê bi rastî 

ramanên bilind in. "Raman (û an idee) modelên ku di xwezaya tiştan de 

hatine çêkirin in" (ji pirtûka dewletê a platon di derbarê Parmenides). 

   Di metafîzîka Platon de, idee bi saya hizra Qencî hene. Bêî hizra Qencî, 

idee dê tunebana. Platon vê yekê di pirtûka dewletê de bi berawirdkirina 

hizra Qencî bi rojê re rave dike. Çawa ku roj cîhanê ronî dike, bi 

ronahiya xwe me ji tariyê azad dike û dihêle ku em tiştan bibînin, hizra 

Qencî ideeyan ronî dike, wan ronî dike û wan têgihîştî dike (Platon, 

dewlet). Ji ber ku hizra başiyê ji aqilê mirovan wêdetir e, ew tenê bi rêya 

intuîsyonê dikare were zanîn, û her tişt bi rêya para xwe heye. Bi saya vê 

para, hin taybetmendiyên matematîkî di vê cîhana hestî de, ku guherîn 



   

 

37 

 

domdar e, bêguher dimînin. Tabloyek winda dibe, lê dîmenê dimîne. 

Qutîyek winda dibe, lê têgîna wê dimîne. 

  Di wê nûqteyê de wê, di rengekê de wê, Platon wê di hizra xwe de wê 

têgîna ideeyan wê di rengek de wê weke bi çavkaniyên wê re wê di 

rengekê de wê, di wê rengê de wê weke têkiliyekê wê bixwezê wê dênê. 

Di nava ya divê û ew di serê me de weke hizrekê dibê û ya ku ew weke 

hizra wê ya berê heya re wê, dihênê ser ziman. Lê ya ku ew dibê û ew 

wê, êdî wê weke têgînekê wê hebê û ev wê, bi wê re wê, di rengekê de 

wê, di xwezê wê weke dîmenê wê yê fahmkirinê wê dixwezê wê bide 

diyarkirin. Di wê temenê de wê, minaq wê ya ku ew dibê wê, di wê 

temenê de wê, di wê nûqteyê de wê, bi hizra Platon re wê di zane min de 

wê hinekê din wê weke kompliketir wê bibê. Di wê nûqteyê de wê, ne 

tenê wê bi hizra ya heyina tiştê a xwemal û ya wê ya kopî wê ji wê 

zêdetirî wê, ew bûyina wê ya ku ew bû û wê li gorî platon wê piştî wê 

ideeya wê li holê wê bimênê re ku ew bi têgînek epistemeki dihênê ser 

ziman re wê karibê wê di rengekê de wê werênê ser ziman. Ew ya ku ew 

weke tabloyekê ew bûya wê weke ideeya wê bibê, piştî ku ew çû wê, 

ideeya wê li holê wê bimênê. Di wê nûqteyê de wê pêvajoyek bi wê lê 

têgihiştinê wê weke ku wê bibê. 

 Li vir wê hinek têgîn wê weke bi têgîna formê a aristoteles re wê di 

rengek de wê di serê me de wê bibin. Di wê temenê de wê di nava têgîna 

hebûnê û forma wê de wê, çawa wê bibê wê, hizrek bi wê di serê mirov 

de wê bibê. Minaq wê ew hebûn û an made û forma wê, di rengekê de wê 

weke tabloyê wê bibê.  

  Ew rastî ku her tiştê ku di navbera idee û cîhana ku em tê de dijîn de 

heye, di ideeyan de parve dibe, nayê wê wateyê ku tişt xwediyê beşek ji 

Ideeyan in, ji ber ku idee nayên dabeşkirin. Ger dabeşkirinek wisa gengaz 

bûya, ew ê di vê dinyayê de xwezayî bûn, lê idee hebûnên transandantal 

in. Platon hewl dide ku vê mijarê di diyaloga Parmenides û Tîmaeos de 

zelal bike. Lêbelê, wekî ku tê dîtin, ev mijara parvekirinê bi tevahî 

nehatiye ravekirin. Ew dişibihe mînaqkirina tiştek bêyî ku eslê wê kêm 

bike. 

  Ji ber vê yekê, çi van metafîzîkên du-cîhanî bi hev ve girêdide? Pira di 

navbera van her du cîhanan de ku bi tu awayî hevûdu nagirin çi ye? 

Platon vê pirê wekî "demiurge" bi nav dike. Li gorî Platon, made bi xwe 

bi tevahî ne diyar e, bê şekil an form e. Ger ew diyarker bûya û formek 

hebûya, ev tê wê wateyê ku idee jixwe di hundurê wê de hebû. Madde 

nayê pênasekirin. Lêbelê, made, ji ber ku bi tevahî bêserûber e, ji bo 



   

 

38 

 

girtina formê meyla wê heye. Bi vî awayî, Demiurg, wekî xwedayekî an 

sedemek bikêrhatî li derveyî hem cîhana têgihîştî û hem jî cîhana madî, 

maddeyê bi taybetmendiyên cîhana ideeyan û şêweyên cîhana têgihîştî 

tijî dike, bi vî awayî rêk û pêkî tîne madeya bêrêkûpêk û ne diyar. Ev 

çalakiya Demiurg di dawiyê de rê li ber derketina holê ya siyên ideeyan 

di cîhana hestî de vedike. Em dikarin tiştên ku di dem û cihên cûda de di 

cîhana hestî de hene tespît bikin û pênase bikin ji ber ku Demiurg 

şêweyan di nav madeyê de datîne. 

  Cihana ideeyan wê di wê temenê de wê bi têkiliya wê ya bi cihana hêstî 

re wê çawa wê têkiliya wê hebê wê, Platon wê weke aliyekê wê yê ku ew 

wê di wê temenê de wê weke ku wê bi wê re wê, di rengekê de wê weke 

ku wê, bê diyarkirin. Di rengekê de wê, têgîna hêstî û cihane hêstî wê di 

wê temenê de wê, di rengekê de wê, çawa wê, were fahmkirin wê platon 

wê ser wê bisekinê. Platon wê, têgîna madeyê jî wê weke têgînek weke di 

rengê ya berî dema formgirtinê de wê, li wê bihizirê. Di wê nûqteyê de 

wê, têgîna madeyê a platon wê di rengekê de wê karibê wê hem bi ya 

berî formgirtinê û hem ji bi ya piştî formgirtinê re wê, di rengekê de wê, 

li wê bihizirê. Ew wê, di ahengekê de wê, di rengekê de wê weke ku wê 

bi wê re wê li wê bihizirê û wê werênê ser ziman bê. 

   Wekî ku tê dîtin, epistemolojî û metafîzîka Platon bi hev ve girêdayî 

ne. Parmenîdes bi tevahî cîhana hestî paşguh kir. Ji wê aliyê ve wê dema 

ku em li hizra platon dinerê wê weke li wê cihane ideeyi ku wê, platon jî 

wê weke li berçav bigirê di fahmkirina xwe de wê, cihane hêstê û rêyên 

derkkirinê ku wê li wê zêde bikê wê bi wê re wê weke karibê wê di 

şêwayekê de wê fahmbikê bê. Di wê temenê de wê, aliyê wê yê jiyanî 

wê, bi aliyê cihane hêstan û an fahmkirina bi rêya derkkirina bi hêstan re 

wê werênê ser ziman. Platon şûna ku bi tevahî cîhana hestî paşguh bike, 

ew hewl dide ku xuyangan bi rêya ideeyan rave bike. Li şûna ku me li 

hember zanîna rast û diyarker bêçare bihêle, bi tevahî cîhana ku em tê de 

dijîn paşguh bike, me dixe nav tariyê, ew epistemolojî û metafîzîka xwe 

tevlihev dike da ku rêya zanîna mutleq û diyarker nîşanî me bide. 

Felsefeya wî mîna vekirina cotek çavan e ku berê qet nehatine vekirin, 

şiyarbûnek ji bo rastiyê. 

  Li vir di fahmkiirna platon de wê tiştek wê xwe di rengekê de wê weke 

ku wê bide diyarkirin. Ew jî wê bi têgîna epistemoloji û ya metafizikê re 

bê. Di wê temenê de wê, ev wê weke du aliyên ku ew wê bi weynên 

fahmkirinê ên cihê û şêwayên cihê wê bi wê re wê diyarbikê û wê werênê 

ser ziman. Di têgîna metafîzîkê de wê, dirêjbûna li têgihên weke ideeyê 



   

 

39 

 

wê bikê. Di wê temenê de wê ideeyan wê bi têgîna apriori wê di rengekê 

de wê werênê ser ziman. Lê beremberê wê bi aliyê cihane hêstî û an 

rêyên derkkirinê û an fahmkirinê ve wê girêdayi wê têgîna 

epistemolojiyê wê weke ya zanin û fahmkirinê wê bi wê re wê di rengekê 

de wê weke ku wê li wê bihizirê û wê di dewama wê de wê bixwezê ku 

ew wê di rengekê de wê bi wê re wê di reng û awayekê de wê werênê ser 

ziman. 

   Gava yekem di her hewldanekê de ji bo fahmkirina epistemolojiyê çi 

ye, ew e ku mirov wê ji baweriyê cuda bike; her çend epistemoloji rastiyê 

nîşan dide, bawerî jî dikare bi têgîna ideeyê be. Platon bi zelalî 

epistemolojiyê û doxa ji hev cuda kir, di heman demê de diyar kir ku 

tiştên herduyan jî ji hev cuda ne. Armanca doxa cîhana xuya ye, ankû 

cîhana ku hebûnên yekane yên ku em dibînin lê hene. Cîhana xuya dibe 

ku biguhere û dibe armanca doxa ji ber ku ew bi rêya hestan tê dîtin, û 

hest bi xwe dikarin şaş bikin. Di vê beşê de, karhanîna "analojiya 

Şikeftê" ya Platon wekî mînaq dê ji me re bibe alîkar ku em mijarê çêtir 

fahm bikin. 

  Di "beşa heftemîn" a pirtûka xwe ya bi navê ´dewletê´ xwe de, Platon ji 

me re dibêje ku em şikeftek bi tenê yek deriyê xeyal bikin, û mirovên ku 

ji zarokatiyê ve bi dest, ling û stûyên xwe ve girêdayî ne, li ber dîwar ve 

girêdayî ne. Ew her weha diyar dike ku di vê şikeftê de agir bilind tê 

vêxistin, û li ber wê gelek kukla têne leyîstin û axaftin, û siya li ser dîwar 

têne pêşandan. Dema ku em beşê heta vê nuqteyê binirxînin, ev kes dê 

tiştên li ser dîwêr bi rastiyê şaş bikin ji ber ku ew hay jê nînin ku tiştê ku 

ew dibînin tenê siya ye. 

  Di çavên van mirovan de, rastî nikare ji bilî siya tiştên çêkirî tiştek din 

be, ma ne wisa ye? - neçar e. Di beşa têgîna bahsa şikeftê dikê de tê gotin 

ku kesek ji zincîrê xilas bûye û li cîhana derve dinêre. Ew kes dê fahm 

bike ku tiştê ku ew li ser dîwêr dibîne di rastiyê de tenê şewq û siya ne. 

Li ser vê yekê, dikare were encam kirin ku hem cîhana derve û hem jî 

hestên me ku ew me dixapînin, û ji ber vê yekê, ne şewq û ne jî tiştên 

dîtbar nikarin bibin mijara zanînê. Li ser epistemolojiyê bihizirin, 

armanca wê ne cîhana dîtbar e, lê cîhana têgihîştî ye. Platon teqez dike ku 

zanîna rastîn hewce dike ku mirov ji cîhana hestan derkeve û ber bi 

cîhana têgihîştî ve biçe. Vegere ser rewşê, dikare were gotin ku derketina 

ji şikeftê gava yekem e. Dema ku mirov ji şikeftê derdikeve û lingê xwe 

datîne ser rêya epistemolojiyê, di dawiyê de idee dikarin bi hemî rastî û 

bedewiya xwe werin hizirîn. Ji bo gihîştina epistemolojiyê, divê mirov ji 



   

 

40 

 

têgihîştina hestên asayî dûr bikeve û berê xwe bide tiştên şiyana 

têgihîştina paqij a hişê. Epistemoloji ne cîhana xuya ya her tim diguhere 

û dikarê şaş bibê, lê cîhana neguherbar û têgihîştî wekî armanca xwe 

digire. Pirsa ku divê li vir were pirsîn ev e: cîhana xuya û cîhana têgihîştî 

çawa ji hev cuda dibin, cudahîyên di nav wan de çi ne, û kîjan hebûn bi 

van cudahîyan re têkildar in? Di vê beşê de, divê li ser ´analogiya xeta 

dabeşkirînê" were nîqaş kirin. 

   Epistemolojî û metafizika Platon di "beşa şeşemîn" a "dewletê" wî de 

bi rêya analojiyê têne pêşkêş kirin. Analojî bi cudakirina cîhanên xuya û 

têgihîştî dest pê dike. Platon, ku van her du beş kir du beş, diyar kir ku 

cîhana xuya doksa ye, lê cîhana têgihîştî mijara epistemolojiyê ye. 

Guncawtir e ku pêşî cîhana xuya were nirxandin. Ji ber ku cîhana xuya jî 

kir du beş, pêdivî ye ku pêşî li ser refleks, an siyan, ku Platon jê re dibêje 

cîhana taxminan ku ew were axaftin ji ber ku ew di binê analojiyê de ne. 

Platon siyan, an refleks, li binê analojiyê danî ji ber ku ew tiştên ku di 

rastiyê de têne dîtin teqlîd dikin. Ew dibina mijare epistemolojiyê. 

Mînaqî, hunerên wekî wênesazî û peykersazî dikarin di bin vê kategoriyê 

de werin hesibandin; wênesazî tiştek ku di rastiyê de heye teqlîd dike. 

Beşa din a cîhana xuya, beşa duyemîn, wekî cîhana rastîn tê binav kirin, 

û ev beş hemî zindiyan û tiştên ku ji hêla mirovan ve hatine çêkirin 

vedihewîne. Hebûnên di vê herêmê de bi demê re diguherin, ji ber vê 

yekê divê baweriya qada rastiyê neyê kirin. Sî, an jî xeyal, vê qada 

rastiyê teqlîd dikin. Di wê temenê de wê platon wê ya ku ew wê ji wê 

weke aliyê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê bi wê re wê 

li wê bihizirê wê weke bina mijare fahmkiirnê. Di rengekê de wê weke 

aliyê wê yê giring wê li wê karibê bihizirê bê. 

  Dema ku em li beşa sêyemîn a analojiyê platon dinêrin, bi derfet e ku 

em di vê beşê de tiştên matematîkî werin dîtin. Ber ku ew wê di wê 

nûqteyê de wê, fenomenên matamatikê wê weke temenê fahmkirinê wê 

ser wan bisekinê. Li gorî Platon, zanîna matematîkî pêbawer e. Pêdiviya 

teoremên Euclidean bi tenê ji derxistina wan a mentiqî ya hişk ji 

aksîyomên Euclidean derdikeve; ji hêla din ve, aksîyom wekî bingehîn 

têne hesibandin û nayên birhan kirin ji ber ku aksîyomek din ji bo 

birhanê hewce ye, ku dibe sedema paşveçûnek bêdawî. 

  Pêşniyarên matematîkî rast in ger aksîyom rast bin; tiştek wekî rastiya 

teqez hena. Li gorî platon ew wê, weke têgînên ku ew bi fenomenên 

ideeyan wê karibê fahmbikê bin. Dema ku em li ser vê nûqteyê re 

dihizirin wê dibînin ku wê, wek eşkere ye ku Platon "ideeyê" li wir danî. 



   

 

41 

 

Idee hebûnên îdeal in ku hemî tiştên din jê beşdar dibin. Mînaqî, gotina 

ku gul "di sor de dibe" tê wê wateyê ku di gulê de sor heye, lê ev jî nîşan 

dide ku li derveyî gulê sorek heye, serbixwe ji wê. Bi heman awayî, 

gelek kes xwedî navekî hevpar û ideeyek hevpar in; her çend gelek idee 

hebin jî, tenê ideeyek wan heye. 

  Ji bo kurteberkirina metafizika Platon, mirov dikarê wê di dewama wê 

de wê bênê ser ziman. Wek beşa duyemîn cîhana rastîn, ankû tiştên xuya, 

yên dîtbar dihewîne. Ev her du beşên cîhana xuya ne. Dema ku li beşa 

sêyemîn dinêre, Platon tiştên matematîkî li vir datîne. Beşa dawîn, beşa 

çaremîn, ideeyên ku her tişt jê parve dike dihewîne. Li gorî van çar beşan 

çar awayên zanînê hene. Divê niha ev werin çareser kirin. 

Ji binî ber bi jor ve, divê em pêşî siya bihizirin. Moda zanînê di vê beşê 

de "eikasia" ye, ku tê wateya texmînê û an lê şîyarbûnê. Lêbelê, Platon vê 

yekê wekî zanîn nabîne. Ev ji ber ku siya teqlîdên teqlîdê ne; bi rasttir, 

siya teqlîdên rastiyê ne, rastî teqlîdên ideeyan e; ji ber vê yekê, siya 

teqlîdên teqlîdê nin. Moda zanîna tiştan di cîhana xuya de bawerî (pistis) 

e. Divê ev beş jî neyê bawer kirin ji ber ku tişt diguherin; Ji ber vê 

sedemê, bawerî wekî zanîn nayê hesibandin. Cureyê sêyem ê zanînê bi 

tiştên matematîkî re têkildar e, û ev zanîna bi texmînê ye (dianoia). Dema 

ku em li mînaqa Euclid a li jor didin dinêrin, eşkere ye ku teorem ji 

aksîyoman derdikevin. Ji bo Platon, ev zanîn e, lê cureyekî zanînê yê 

xurttir heye: zanîna aqilê saf, ankû intuîsyon (noesis), ku bi ideeyan re di 

analojiyê de têkildar e. Idee tenê bi vî rengî dikarin werin zanîn; ne her 

kes gihîştina vê zanînê heye; tenê fîlozof dikarin xwe bigihêninê. 

   Dikare were gotin ku nêrînên Platon di felsefeya serdema navîn de 

cihekî girîng girtine. Ev nêrîn paşê ji hêla xwendekarê wî Arîstoteles ve 

hatin rexnekirin. Dikare were gotin ku nîqaşa mezin a felsefeya serdema 

navîn, "nîqaşa gerdûnî", jî li dora van her du fîlozofan pêk hat. 

  Nîqaşên di felsefeya serdema navîn de, ku ji metafîzîka Platon û 

Arîstoteles dest pê dike, pêşî ji hêla Boethius ve (Şîrove li ser Isagoge ya 

Porphyry,) li ser pirsa ka têgehên gerdûnî an giştî yên hebûnên taybetî 

çawa gengaz in, hate destpêkirin. Pirsgirêka gerdûnîyan ne tenê 

pirsgirêkek epistemolojîk e ku pirsa ka gerdûnî çawa têne zanîn 

vedihewîne, lê di heman demê de nîqaşek bi metafizike li ser ka çi hebûn 

hene dibê. Pirsgirêka gerdûnîyan pir caran wekî "pêşîniya yekê li ser 

piran" tê binavkirin, ji ber ku yek ji aliyên pirsgirêkê ravekirina ka 

hebûnên taybetî yên cûda çawa dikarin xwedan heman taybetmendiyan 

bin vedihewîne. Çawa taybetî, tevî ku pirjimar û ji hev cûda ne, xwedan 



   

 

42 

 

heman xwezayê ne? Ev di heman demê de pirsgirêka ka nasname di nav 

cûdahiyê de çawa gengaz e, an jî yekîtî di nav pirjimariyê de çawa dikare 

hebe. 

. 

  Mijare gerdûnan di serdema navîn de bi çavkaniyên weke platon û 

aristoteles 

  Boethius pirsgirêka gerdûnîyan, ku Porphyry di Isagoge ya xwe de, 

berhemek ji bo mentiqa Arîstoteles nivîsandî de, hanî ziman lê bêbersiv 

hişt, bi wergera Isagoge ya Boethius re dest bi nîqaşê kir. Wî pirsên wekî 

gelo gerdûnî hêmanên ziman in an cîhana rastîn in, gelo hebûnek wan a 

rastîn ji tiştên taybetî cuda heye, û heke wusa be, gelo hebûnek wan a 

giyanî an madî heye. Wî lêkolîn kir ka çawa cins an cure dikarin behsa 

hemî hebûnên taybetî yên gengaz bikin. Mînaqî, gelo bi rastî mimkun e 

ku "mirov" a gerdûnî pêşgotina hemî mirovan be, berevajî termek wekî 

"Sokrates", ku mirovek taybetî destnîşan dike? Nîqaşa li ser gelo 

têkiliyek bingehîn di navbera mijar û pêşgotinê de di hevoka "Sokrates 

mirovek e" de heye û gelo terma "mirov" di nav terma "Sokrates" de 

heye, di dilê pirsgirêka gerdûnîyan de ye. Boethius li dijî nominalîsmê bû 

bi argumana ku gerdûnî ne tenê navên têgînî ne ji ber ku ew bi rêya 

abstraksiyonan ji taybetmendiyên hevpar ên taybetî têne bidestxistin, û 

ew li dijî têgihîştinek realîst bû bi gotina ku ew hebûnek xwe nîn in. 

   Ev nêzîkatî, ku ji têgihîştina Platon derdikeve, diyar dike ku gerdûnî 

hebûnek serbixwe ji hiş û taybetmendiyên cuda hene. Wekî encamek 

neçar a dayîna statuyek epistemolojîk serbixwe ji gerdûnîyan re bi rêya 

teoriya forman, têgihîştina Platon her weha bûye sedema wê nêrînê ku 

ew bi awayekî metafîzîki/ontolojiki aîdî qadeke hebûnê ne ku ji cîhana 

hestî cuda ye. Bi têgînek rastin, ku diyar bike ku gerdûnî hebûnên rastîn 

in ku li derveyî hiş hene, îdîa dike ku têgeha gerdûnî ya "mirov", mîna 

"Sokrates", behsa heman rastiyê wekî mirovek taybetî dike. Li vir wê 

weke em çawa di sokrat de weke em di destpêkê de wê diyar dikin em 

mirov bûnê kifşbikin, û an di platon de mirov bûnê kifşbikin û yan jî di 

aristoteles de wê mirov bûnê wê kifşbikin wê demê wê, di mirovbûnê de 

wê, hinekê sokrates, hinekê platon û an jî hinek aristoteles wê jî hebê. Di 

wê nûqteyê de wê tîna mirov û an mirov bûnê wê, weke em dikarin wê 

kifşbikin wê ne yek wê, di xwe de wê weke pirbûnekê wê di şêwayekê de 

wê bide diyarkirin. Ev wê, di wê nûqteyê de wê, têgînek weke cewherê 

metafîzikê a ku em di wê de wê kifşbikin wê xwe bi wê re wê bide 

diyarkirin.  



   

 

43 

 

  Li vir em ji yekê dûrdikevin û di yeka di xwe de pirr wê kifş dikin. Ev 

ya weke pirr wê sînorê wê yê pêşketinê wê, û mazinbûnê wê weke ne 

diyar bê. Wê, weke çawa bi pêvajoya jiyanê re wê mirov wê hertimî wê 

xwe ji xwe biafirênin wê ew wê, di wê temenê de wê xwe di xwe de wê 

biafirênê û wê bide li der. Ev pêvajoyek bûyinê a ji hebûnê bê. Di wê 

nûqteyê de ya dibê wê bi ya bûyî re wê çawa wê karibê wê salixbikê. Lê 

ya ku ew ji wê dibê weke hebûnekê wê çi bê. Ya ku wê di serê mirov de 

wê weke nûqteya pêşî û hertimî wê temenê pirsgirêka fahmkirinê wê 

weke ji gelek aliyan ve wê biafirênê wê weke ku ev nûqte bê. Felsefeya 

teolojik û an ontolojiyekê wê di rengekê de wê wekeku wê bide 

diyarkirin. Ev wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê wekek uwê fahmbikê û wê karibê wê 

werênê ser ziman. Felsefeya ontolojikî wê ji wê aliyê ve wê bi têgînên 

teolojik û hwd wê hertimî wê bi têgînên bi alikariya felsefeyê ji wê aliyê 

ve wê di nava lêpirsina fahmkirinekê de bê. Ew çi bê û di wê çîyê de wê 

çi wê hebê û an ew çi wê bi çi wê hebê. Yan jî ew çi bi çi bê.  

  An jî di têgiha sokrates de mirov heya. Di têgîna mirov de wê karibê 

mirovbûn jî wê hebê? Ku em bersiva me ji wê re hebê wê demê em 

dikarin di dewama wê de jî bikin, di mirovbûnê de mirovati wê hebê wê 

demê. Ev weke têgînek hiyararşîyî bi xwe re bi wê rengê diafirênê. Di vê 

wateyê de, mirovahî, an jî eslê xwezaya mirovan, li derveyî hiş wekî 

madeyek neparçekirî heye ku ji hêla hemî mirovan ve tê parve kirin. Ev 

cûdahiyên di navbera mirovên taybetî de, ku di bin têgeha gerdûnî ya 

mirovahiyê de têne kom kirin ji ber ku ew eslek diyarkirî parve dikin, 

kêm dike cûdahiyek tesadufî. Bi vî rengî, di navbera "Platon mirov e" û 

"Arîstoteles mirov e" de cûdahiyek bingehîn tune ye, û nasnameyek 

girîng tê texmîn kirin. Lêbelê, di vê rewşê de, bi têgînek rastin neçar in 

ku rave bikin ka heman pêşgotin çawa ji bo taybetmendiyên cûda derbas 

dibe. Herwiha, her çend kevneşopiya felsefi a bi metafizikê hebûna 

Xwedê diparêze jî, ew bi danîna taybetmendiyên paşxaneyî, texmîna ku 

Xwedê her tiştî dizane dixe xeterê. Di aslê xwe de ev wê weke têgînne ku 

em wan ji hev cihê şîrovebikin jî wê xwe di rengekê de bidina diyarkirin. 

Ber ku wê têgîna metafizikê wê di wê rengê de wê, ne bi xwûdê lê xwûdê 

weke ideeyekê wê weke bi wê dihê fahmkirin û di wê de xwezaya dibînê 

weke rengê fahmkirinê dibînê. Di wê nûqteyê de wê têgîna metafizikê wê 

weke çerçoveyek berfireh a gerdûnê wê xwe di rengekê de wê weke bide 

diyarkirin. Ji hizrên weke spinoza digihijê û di depelenê û an weke 

şibandinê xwûdê gelo xwezaya û an gerdûna wê, di wê temenê de wê 



   

 

44 

 

karibê dîmenekê fahmkirinê ku em di wê de kûrbibin bi fahmkirinê 

mirov wê bi rehetî wê weke karibê wê fahmbikê bê. Lê di aslê xwe de wê 

heman kevneşopî bê ku wê hebûna xwûdê wê ji hinek aliyan ve jî wê 

weke bikê ber lêpirsinê. Ber ku wê, minaq platon bi ideeyê hani ser 

ziman. Idee û hiyararşîya ideeyan û hwd re wê bênê ser ziman. Ew ji 

navaroka wê bi hizirkirinê û kifşkirinê wê karibê tê bigihê. Ev morfoloji 

wê bi wê re wê derkeve li pêş. 

  Li gorî vê nêrînê, Xwedê nikare xwediyê zanîna "takekesan" be ji ber 

ku ew "mirovahiyê" ya gerdûnî dizane. Wê demê ji gotina xwûdê 

gihiştina mirov xwûdaya wê, bi wê weke rast bê. Di cewherê sokrates, 

platon û aristoteles de li mirov gerinê û di wê miroviyê de lêgerina li 

mirovbûnê ê mantiqê hîyararşîyê wê bide diyarkirin. An jî bi gotinek din 

weke di her mirovî de wê ´piçekê´ xwûdayî wê hebê wê, weke têgînek 

rastin a ku ew ji wê were fahmkirin bê. Ji hêla din ve, têgîna felsefeyê di 

peydakirina ravekirinek guncaw ji bo têgihên vê fahmkirinê de sweke 

serketî jî ya. Li gorî vê, her takekesê ku têgeha gerdûnî ya mirov parve 

dike hinekê wê weke xwûdabar bê. Di mirov de wê her timî wê piçek 

xwûdayi wê hebê. Maniyan wê, di dewama zerdeştî de wê bihizirin û wê 

bênin ser ziman ku wê, her jiyan bi rohniyê dibê ku ew beden mir ew wê 

li rastiya xwe ya rojê wê vegerê. Yanî bi gotinek din her jiyan di bedenê 

piçek ji rojê ya bi rohniyê. 

   Aristoteles ew dihênê ser ziman û  îdîa dike ku gerdûnî di 

taybetmendiyên taybet /xosletî de wekî esensên wan hene û ku, ji ber 

hevpariyên wan, ew bi awayekî razberi (abstrakt) di bin têgehên gerdûnî 

de têne binav kirin. Arîstoteles red dike ku gerdûnîyan statuyek ontolojîk 

a cuda bide wan bi kirina wan xwezayî yên taybetî. Ji ber vê yekê, têgeha 

bi pêwîstiya ravekirina ka têgehek gerdûnî çi ye re rû bi rû ye. Ji aliyekî 

din ve, minaq numinalistên serdema navin ku îdia dikin ku taybetî bi rastî 

hene, divê bi têgîna teslisê (bav, kûr û giyane piroz) a xiristiyaniyetê re jî 

rûbirû bibin, ji ber ku nêrîna têgînparêz nikare rave bike ka Bav, Kur û 

giyanê pîroz, ji ber hebûna wan a serbixwe ya taybetî, çawa dikarin behsa 

hebûnek yekane bikin. Wê bi girêdanên ontolojikî ên nava wan wê bikin 

ku ew wan fahmbikin. 

 Minaq numinalism wê îdîa dike ku gerdûnî tenê navên bi gotini ne, bêî 

hebûna rastîn. Bi vî rengî, bi awayekî, ew nêzîkatiyek bi vê rengê a 

fahmkirinê dipejirîne bi nexistina têgehan di navbera peyvan û tiştên wan 

ên têkildar de. Piraniya fîlozofên serdema navîn li hev kirin ku gerdûnî 

ramanên ku di hişê Xwedê de berî taybetî hene ne. Kevneşopiya 



   

 

45 

 

nominalîst, ku îdia dike ku gerdûnî rastiyek serbixwe ya hiş nîn in, xetera 

têkbirina hebûna Xwedê dimeşîne bi dijberiya têgihîştina Xiristiyan a 

berbelav ku gerdûnî di hişê Xwedê de hene. Ya ku wê ji aliyek ve wê 

weke ji hizra spinoza re wê weke ku wê bibê peyxam ku wê weke 

´xwûdê xezaya´ ku wê werênê ser ziman wê, weke bi wê têgînê wê, li wê 

bihizirê. Ew wê weke aliyê wê yê din ê fahmkirinê wê weke bi ideeyekê 

fahmkirinê wê bikê ku ew wê werênê ser ziman. Williamê Ockhamî, ku 

bawer dikir ku perspektîfa rastintir ya li ser gerdûnîyan, bi veguheztina 

balê ji vê dûnyayê ber bi esansên di hişê îlahî de, pêşveçûna zanistî û 

felsefî asteng dike, îdia kir ku gerdûnî tenê amûrên ji bo ragihandinê ne. 

Di wê nûqteyê de wê, ku statuya ontolojîk a gerdûnîyan înkar dike û îdia 

dike ku tenê taybetmendî rast in, têgînek ontolojîk peyda dike. 

  Ji perspektîfeke serdema navîn ve, bi nerina giştîyan û baweriyan nayê 

paşguhkirin, û ji ber vê yekê, têgeha Xwedê cihê xwe di nav nîqaşê de 

dibîne. Bi vî awayî, dema ku realist dibêjin ku gerdûnî di hişê Xwedê de 

hene, nominalîst vê nêrînê rexne dikin û dibêjin ku gerdûnî bi awayekî 

kevneşopî têne çêkirin. Realîst, bi bersivên pirsa ka mirov çawa gerdûnî 

di Xwedê de dizanin, di du koman de têne dabeş kirin, ku ji hêla nêrînên 

Platon û Arîstoteles ve bandûr bûne: li gorî nêrînekê, mirov tenê dikarin 

bi rêya Xwedê zanîna gerdûnîyan bi dest bixin, lê li gorî nêrîneke din, 

zanîna weha tenê dikare bi rêya cîhana fîzîkî were bidestxistin. 

  Ji bo kesên ku dibêjin gerdûnî dikarin bi rêya Xwedê werin bidestxistin, 

Xwedê berê îhtîmala bidestxistina gerdûnîyan di hişê mirovan de 

çandiye, û bi vî rengî, mirov dikarin bi rêya ideeyê zanîna gerdûnîyan bi 

dest bixin, dibe ku bi karhanîna cîhana fîzîkî wekî bîrhanînek jî. Nêrîna 

ku gerdûnî dikarin bi destpêkirina ji cîhana fîzîkî werin gihîştin, îdîa dike 

ku rêya gihîştina gerdûnîyan ew e ku mirov li ser hestê bihizire; 

çavkaniya zanînê di cîhana fîzîkî de ye û ji ber vê yekê di tiştê fîzîkî de 

ye. Ji aliyekî din ve, nomînalîst dibêjin ku gerdûnî ne tiştek ji têgehan 

wêdetir in û bi tu awayî bi eslê tiştekî ve ne girêdayî ne. Li gorî wan, 

têgeh tenê di ziman de hene. 

   Dema ku nîqaş bi vî rengî ji perspektîfek serdema navîn tê kurtkirin, tê 

dîtin ku taybetmendiyên bingehîn ên têgehan vedigerin Platon û 

Arîstoteles. Ev pirsgirêk, ku pir derengtir hatiye binavkirin, ji hêla Platon 

û Arîstoteles ve di bin sernavek yekane de nehatiye çareserkirin, lê 

pirsgirêkên bingehîn ên pirsgirêkê ji hêla van fîlozofan ve bi berfirehî 

hatine nîqaş kirin. Sedsal berî ku pirsên di xebata Porphyry de werin 

pirsîn, pêşî Platon (428/427-348/347 b.z), dûv re Arîstoteles (384-322 



   

 

46 

 

b.z) ji ber sedemên cûda nerînên xwe li ser mijarê pêşkêş kirin. Platon û 

Arîstoteles ne tenê di nerînên xwe de ku em dikarin wekî bersivên van 

pirsan qebûl bikin, lê di heman demê de di nêzîkatiyên wan ên li ser 

mijarê de jî ji hev cûda dibin. Li gorî vê yekê, di berhemên Platon de, 

mijar bi awayekî nerasterast tê lêkolîn kirin; tu gotinek tune ku ideeyê 

gerdûnî ne (katholou, koinos). 

   Lêbelê, di Arîstoteles de têgeha "gerdûnî" (katholou) rasterast tê 

lêkolînkirin. Platon di lêgerîna xwe ya zanîna neguhêrbar de mijarê nîqaş 

dike; ev yek bi taybetî di diyalogên Cratylus, Phaedo, û Politeia de tê 

dîtin. Di nav van de, dema ku Phaedo û Politeia bi awayekî nerasterast li 

ser gerdûnîyan nîqaş dikin, têkiliya di navbera nav û tiştan de di Cratylus 

de dikare wekî îfadeyek rast a pirsgirêka gerdûnîyan were dîtin. Nîqaşa 

di Cratylus de, ku bi pirsîna raya Hermogenes ji Sokrates li ser rastiya 

navan (onomata) dest pê dike, nîqaşên paşê yên li ser gerdûnîyan tîne 

bîra mirov. Mijara ku tê nîqaşkirin ne pir cuda ye ji yên ku di Serdema 

Navîn de hatine nîqaşkirin. Platon pirsên hêjayî nîqaşê dihesiband. 

Gelo nav bi peymanekê têne destnîşankirin an jî gelo ew tiştên 

neguhêrbar in ku xwezaya tiştê ku ew nav lê dikin diyar dikin, û heke ew 

xwezaya xwe diyar dikin, çavkaniya wan li ku ye. Diyaloga Cratylus di 

navbera Hermogenes, Cratylus, û Sokrates de pêk tê. Di destpêka 

diyalogê de, Cratylus dibêje ku her tişt xwedî navekî rastîn e ku ji 

xwezayê ve aîdî wê ye. Ji aliyê din ve, Hermogenes îdîa dike ku rastbûna 

navan bi rêya peymannameyê tê bidestxistin û dikare bi dilxwazî were 

guhertin, û ew ne bi xwezaya tiştên ku ew nav lê dikin ve girêdayî ne. Ji 

bo redkirina idee/ramana Hermogenes, Sokrates îdîa dike ku ji bo ku em 

daxuyaniyek rast bidin, divê peyvên ku hevokan pêk tînin jî rast bin. 

(Woozley 1967) 

   Li vir, di diyalogê/danûstandinê de, em nîşana yekem dibînin ku nav 

dikarin bi xwezaya tiştan ve girêdayî bin. Em paşê rastî yekî din tên ku 

Sokrates, li ser bingeha kiryara navlêkirinê, îdîa dike ku divê navê rast 

were dayîn da ku çalakî bi rêkûpêk were kirin. Navên cûda yên ku ji 

heman tiştan re têne dayîn, ji ber ku wateyên wan yek in, behsa heman 

tiştî dikin. Ev ji ber ku ew kesên ku kiryara navlêkirinê pêk tînin bi behsa 

navê îdeal nav lê dikin. 

  Lêbelê, ev ravekirin bersiva pirsa eslê navan nadin. Sokrates dibêje ku 

tenê dema ku dawiya Cratylus bi ramana Platon a Îdeyan re were 

nirxandin, dikare bigihîje encamekê. Pirsa ka zanîna Îdeeyan çawa tê 

bidestxistin pirsa yekem e ku di vê qonaxê de tê lêkolîn kirin. Analojiya 



   

 

47 

 

xêzê di Politeia de yek ji perspektîfên girîng e ku çavkaniya zanînê ji 

perspektîfa Platon rave dike. Pêşî, xêzek rasterast tê nîvî kirin, û dûv re 

dîsa tê nîvî kirin, di encamê de xêzek ji çar beşên wekhev pêk tê. Beşa 

piştre ya yekem a vê xêzê zanîna ku ji cîhana hestyarî (doxa) derdikeve 

temsîl dike, û beşa din ya duyem zanîna ku ji cîhana têgihîştî (episteme) 

derdikeve temsîl dike bê. (Rodriguez 2000) 

   Beşa yekem a vê têgînê, cîhana hestyarî, ji du beşan pêk tê: wêne û 

tiştên fîzîkî. Tiştên fîzîkî ji hêla pêbaweriyê ve ji wêneyan hêjatir in, 

mîna darek yekane û wêneyê wê. Platon ideeya li ser bingeha wêneyek 

"guman" (eikasia), û ideeya li ser bingeha tiştek fîzîkî "bawerî" (pistis) bi 

nav dike. Li aliyê duyemîn ê vê têgînê, ew li ser du têgihîştinan nîqaş 

dike; ya yekem ji temsîlên tiştan di cîhana fîzîkî de tê wergirtin, dema ku 

ya duyemîn ji ideeyan tê wergirtin. Ideeyên li ser bingeha temsîlan 

(dianoesis) formeke razber (abstrakt) a ideeyê ye ku ji tiştên fîzîkî, wekî 

geometrî û matematîk, derdikeve holê wê bide diyarkirin. 

   Ji aliyê din ve, ideeya li ser bingeha ideeyan (noesis) forma herî 

ronakbîr a ideeyê ye. Li gorî Platon, bawerî û têgîn, ku çavkaniya wan 

cîhana fîzîkî ye, zanînê ya pêbawer çênakin ji ber ku ew aîdî cîhana 

afirandinê ne. Ji aliyekî din ve, ramana li ser bingeha temsîl û ideeyan 

formeke zanînê ya pêbawer e ji ber ku ew bi cihekî ve girêdayî ye ku tê 

de tu pêkhatin an guhertin tune. Alegoriya şikeftê dikare wêneyek bêtir 

ronîker pêşkêş bike di têgihîştina her du cîhanan de. Mirov hene ku di 

şikeftê de bi dîwêr ve girêdayî ne, li siya li ser dîwêr temaşe dikin. Ew 

nikarin tiştên fîzîkî yên ku çavkaniya siya ku ew temaşe dikin bibînin, û 

ew nizanin ku tiştên ku ew dibînin wêneyên tiştên fîzîkî ne. Dema ku 

kesek ji zincîrên xwe azad dibe ji şikeftê derdikeve, ew di destpêkê de 

nikarin ji ronahiyê tiştek bibînin, lê bi demê re, çavên wan bi ronahiyê re 

dibin û ew dest bi dîtina tiştên fîzîkî dikin. Dûv re, dema ku çavên wan 

dibin, ew dest bi nihêrîna li roj û stêrkan dikin. 

   Li gorî Platon, ew kesên ku dikarin ji şikeftê derkevin û rastiyê bibînin 

matematîkzan û fîlozof in. Ji ber berfirehkirina zanîna neguhêrbar a 

Platon li derveyî cîhana pêkhatinê pirsgirêkek derdikeve holê: Mirovek di 

cîhana pêkhatinê de çawa dikare bigihîje zanîna neguhêrbar? Bîrhanîn 

(anamnesis) di Phaedo de wekî çareseriyek ji bo vê pirsgirêkê tê pêşkêş 

kirin. Di Phaedo de, Platon dibêje ku darizandina ku zanînê pêk tîne tenê 

dikare ji bo tiştên neguhêrbar ve girêdayî be, lê yên mayî raman (doxa) 

ne. Tenê rêya gihîştina zanînê ew e ku mirov xwe bi qasî ku pêkan ji tiştê 

fîzîkî dûr bixe û bihiziire. (Marenbon 2003)  



   

 

48 

 

   Bi vî awayî, giyan dikare bi rêya hin alîkar û navbeynkaran bigihîje 

zanîna ideeyên ku berê pê re rû bi rû maye. Dema ku idee bi Cratylus re 

têne nirxandin, mirov dikare bigihîje wê ideeyê ku çavkaniya navên îdeal 

cîhana ideeyan/ramanan. Neoplatonîst Proclus (412-485) paşê di şîroveya 

xwe ya li ser Cratylus de diyar dike ku navên ku bi rêkûpêk hatine dayîn 

du taybetmendî hene: sedema ku têgehan fêr dike û sedema ku eslê ji hev 

vediqetîne. Di sedsalên paşîn de, ideeya Platon careke din derket holê, 

îdia kir ku çavkaniya navan li derveyî mirovahiyê û cîhana fîzîkî ye, û ku 

tenê rêya gihîştina wê ew e ku mirov ji şert û mercên cîhana fîzîkî dûr 

bikeve. (Marenbon 2003)  

   Wekî ku berê jî hate gotin, Platon pirsgirêka gerdûnîyan di bin 

sernavek yekane de nanirxîne. Lêbelê, bi lêkolînkirina nerînên wî yên li 

ser ideeyan, em dikarin bersivên wî yên ji bo pirsên ku me li jor 

nirxandine di nav pirsgirêka gerdûnîyan de jî eşkere bikin. Ger em 

ideeyan wekî gerdûnîyan qebûl bikin, ji vê yekê derdikeve holê ku Platon 

nûnerê realîstan e (ante rem). Ev ji ber ku gerdûnîyan di cîhana 

afirandinê de giştîyên wan nîn in, lê ew hene. Dema ku em tên ser 

Arîstoteles, em dibînin ku têgeha "gerdûnî" pir caran xuya dibe, di 

Organonê de. Dema ku têgeha "gerdûnî" ji perspektîfa Arîstoteles ve tê 

lêkolîn kirin, berhemên ku em ê li ber çavan bigirin Peri Hermeneias, 

Kategoriai, Analytikon Proteron, Analytika, Postera û her weha 

´Metaphysika´ ne. Ji bo Arîstoteles, têgeha "gerdûnî" ne tenê ji 

perspektîfek mantiqî, lê di heman demê de ji perspektîfek epistemolojîk jî 

girîng e.   

   Pênaseya Arîstoteles a "gerdûnî" di Peri Hermeneias de wekî "gerdûnî 

ew tişt e ku dikare ji bo bêtir ji tiştekî were destnîşankirin" dibînin. Di 

Metaphysika de, em sê pênaseyên cûda dibînin: Li gorî vê, takekesî 

(arithmos) ji hêla hejmarî ve yek e, lê gerdûnî (katholou) ew tişt e ku 

dikare ji bo kesan were destnîşankirin. Made (ousia) taybetî ji bo takekesî 

ye, lê gerdûnî giştî jî ye (koinos). Made nikare ji bo mijarekê were 

destnîşankirin, lê gerdûnî her gav ji bo mijarekê tê destnîşankirin. Bi 

berçavgirtina hemî pênaseyan, em dikarin wek encam fahmbikin ku 

gerdûnî têgehek giştî ye ku dikare ji bo bêtir ji tiştekî were destnîşankirin. 

Wekî din, Arîstoteles di Analytica Postera ya xwe de dibêje ku gerdûnî 

mijara sereke ya zanînê ya. Li gorî Arîstoteles, bingeha zanîna me ya 

zanistî gerdûnî ya, û ji ber vê yekê, ew girêdana di navbera takekesî û 

gerdûnî de diparêzin. Bi vî awayî, gengaz e ku gerdûnî bi predîkatên 

takekesî bin. Em bi rêya aqil, bi rêya razberîbûnan /abstraksiyonan´ 



   

 

49 

 

digihîjin gerdûnîyan. Ev ji ber ku taybetmendiya têgihîştî şopa gerdûnî 

hildigire. Em dikarin bibêjin ku gerdûnî bi potansiyelî di tiştê fîzîkî de 

hene, û em dikarin gerdûnîyê bi destpêkirina ji tiştê fîzîkî bi rêya formê 

nas bikin. (Marenbon 2003) 

   Teoriya kategoriyan di ́ Kategoriai´ de tê pêşkêş kirin, çavkaniyek din a 

girîng ji bo lêkolîna gerdûnîyan. Teoriya kategoriyan ne tenê 

dabeşkirinek tiştê ku tê îfade kirin lê di heman demê de dabeşkirinek 

hebûnê ye. Diyarkirin ji du beşên sereke pêk dihên: kirde û lêkerê. 

Arîstoteles dibêje ku mijar madeyên seretayî ne (prote ousia), û lêker 

madeyên duyemîn in (ousia deutera). Madeyên duyemîn jî gerdûnî ne. 

Yên ku dikarin ji madeyên seretayî werin lêker kirin, di du kategoriyan 

de têne dabeş kirin: cure û cins e. Cins, ji ber ku ew cureyan digire nav 

xwe, xwedan taybetmendiyên kêmtir ji cureyan e û gelemperîtir e. 

Lêbelê, cins, ji ber ku ew dikare ji rêzek firehtir ji terman were 

texmînkirin, gerdûnîtir e. Arîstoteles qet nabêje ku zanîn çalakiyek 

serbixwe ye ji cîhana fîzîkî ya. (Marenbon 2003) Çavkaniya materyalê ku 

ji bo ideeyê /formê hewce ye tiştên fîzîkî ne. Tiştê ku hiş dihizire têgehên 

razber in, lê têgehên razber tenê bi rêya têgihîştina tiştên fîzîkî têne 

çêkirin. Diyarkirinên ku em diyar dikin bi cîhana fîzîkî re têkildar in. 

Heke di organên hest (rêyên girtinê) û aqil de pirsgirêk tune bin. 

Arîstoteles pêwendiyek nêzîk di navbera gerdûnî û cîhana fîzîkî de ava 

dike. Ew gerdûnî wekî materyalê xwe diyar nake, lê wê bi awayekî ku ji 

tiştên fîzîkî cuda neyê gihîştin bicîh dike. Dema ku em pirsên bingehîn ên 

li dora pirsgirêka gerdûnîyan dihizirin, em rastî ideeyek tên ku, berevajî 

ya Platon, çavkaniya gerdûnî li cîhek li derveyî cîhanê nabîne. Bi rastî, 

em dikarin bibêjin ku Arîstoteles gerdûnî di nav madeyê de bicîh dike. 

Arîstoteles di berhema xwe ya ´Peri Ideon´ de rexne li nêrînên Platon li 

ser ideeyan digire, û dibêje ku her çend idee bi gerdûnîyan re têkildar bin 

jî, ew xwedî hebûnek cuda ne, berevajî têgihîştina wî ya gerdûnîyan. Di 

têgihîştina wî ya gerdûnîyan de, gerdûnî tiştên hêsan ên zanînê ne. Bi vî 

awayî, Arîstoteles di nav Ideeparêzên/ramanwerên realîst de jî cihê xwe 

digire. Ji bo ku cudahiya xwe ji realîsma Platonîk nîşan bide, realîsma 

Arîstoteles wekî realîsma nerm dihê binavkirin. 

   Pênaseya Aristoteles û ya platon jî a li ser ideeyê wê dikarê wê di 

rengekê de wê weke ku wê di nava felsefeya hemdem de wê bi têgîna 

apriori a ´ya dervî azmûnê´ weke ´apriroi´yê ku wê were diyarkirin wê bi 

wê ve wê girêdayî bê. Lê di wê nûqteyê de wê ev têgînek ideeyî ku ew 

wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. Di wê temenê de wê, pêvajoya 



   

 

50 

 

hizirkirina Aristoteles ku ew di rengekê de wê bi têgîna formê re wê bênê 

ser ziman wê, di rengekê de wê, di şêwayekê de wê, ji aliyekê ve wê, 

weke ku wê bi pêvajoyek azmûnê û an azmûnkirinê wê werênê ser 

ziman. Ji aliyekê din ve jî wê weke têgînek ku wê bi têgîna gerdûnî ve 

girêdayî wê, di ahengekê de ku wê were fahmkirin wê bikê ku wê 

fahmbikê û an bide fahmkirin. Di wê temenê de wê, di aslê xwe de wê, 

mijare gerdûnan wê di wê temenê de wê weke mijarek ku wê di wê 

temenê de wê çawa wê werina salixkirin û wê derketina ji wan wê were 

kirin wê weke aliyekê ku wê mijarê hizirkirinên piştre jî wê biafirênê. Lê 

di wê nûqteyê de wê, di serdema navîn de wê weke ku wê hinek 

niqaşkirinên ên weke ya ku ew wê, di rengekê de wê weke ya heyi a 

dervî azmûnê wê bêî azmûnkirinekê wê karibê were fahmkirin û an 

derfeta wê hebê û an nebê wê ser wê were lê hizirkirin. Di dewama wê de 

wê, encamên wê re wê, bê xwestin ku were lê hizirkirin. Ku bi encamê 

karibê wê were fahmkirin wê demê wê dervî wê ne weke têgînek ku ew 

were fahmkirin bê. Ku ew dervî wê karibê were fahmkirin wê demê wê 

çawa wê pêwîstîya wê bi hebûna azmûnê re wê hebê û wê çawa wê 

têkiliya wê bi wê re wê bibê wê di rengekê de wê bê xwestin ku ew di 

rengekê de ew bi wê re wê di wê temenê de weke aliyekê wê yê giring 

wê weke karibê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê werênê ser 

ziman bê.  Di wê nûqteyê de wê jî dikarê wê werênê ser ziman ku wê 

mijare salixkirinê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê 

giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê karibêê wê di wê temenê de wê 

werênê ser ziman. Lê wê jî dikarê wê wrênê ser ziman ku wê mijare 

têgîna azmûnê wê di wê temenê de wê, di nava hizra aristoteles de wê ji 

wê aliyê ve wê weke dîmenekê hiararşîkî ê bi fahmkirinê re jî wê di 

rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. (Klima 2003) 

   Nêrînên Arîstoteles û Platon di warê zanîn û mantiqê de hizrên wan 

herduyan weke aliyekê wan ê giring ku wê di herdemê de wê, temenê 

niqaşên di warê têgîna gerdûnîyan de wê weke ku wê biafirênin bin. bi 

wê yekê wê weke aliyekê giring wê karibê di şêwayekê de wê fahmbikê 

û wê bi wê re wê werênê ser ziman bê. Ji aliyê pirsgirêka fahmkirina 

giştîyan ve, her çend xalên wan ên hevpar hebin jî, xwedî nêrînên cuda 

ne. Ev eşkere dike ku ew çi temsîl dikin. Ji aliyê helwesta gerdûniyan ve, 

nêrîna Platon ew e ku gerdûnî ne. Ew têgihiştinek nîşan dide ku ew berî 

nesneyan tê û ew 'bi rastî' hene. Nêrîna Arîstoteles ew e ku gerdûnî di 

tiştên fizîkî de hene, ne girêdayî wan in. lê tê wateya ku ew bi wan re 

heye. Îhtîmala gihandina zanîna gerdûniyan ji ji  vî alî ve di ideeyên 



   

 

51 

 

Platon de gerdûnî ji tiştên fizîkî serbixwe ne. Dema ku tiştên fizîkî 

serbixwe hebûna xwe didomînin û beşdarî wan dibin (metheksis). Di 

hizra Arîstoteles de, ji bo ku mirov bigihêje gerdûnîyan, divê mirov ji 

objeya fizîkî dest pê bike. Pêdivî ye ku mirov di pêvajoyek ramanê de 

derbas bibe. Nêrînên Arîstoteles ji hêla piraniya Neoplatonîstan ve têne 

pejirandin. Lê ew têgînên weke yên ideeyên cûda ên afrîner ku wê weke 

bi têgîna xwûdê wê paşê werina diyarkirin re wê bi gotin bikin. Yek ji 

sedemên girîng ên vê yekê şîroveya ku ji hêla Porphyios ve hatî 

nivîsandin ev e. Lê hizrên ku ji hêla Platon ve hatine pêşkêş kirin ji hêla 

Plotinus û Proclus ve hatine pejirandin. Berevajî nêzîkatiya zanistî û 

Arîstotelî, gerdûnî li ser tiştên fizîkî têne damezrandin. Li şûna ku 

bigihîjin ramana tiştên hestyarî, ji ramanên pêşîn ên ontolojîk dest pê 

bikin, Ew amaje dikin ku agahdarî dikare were gihîştin. Ramanên ku ew 

gihîştine ser bingeha Cratylus hizra ku zanîn dê bi navan were îfade kirin 

çêtir li gorî wan tê. 

  Platon û ev dîtinên Arîstoteles piştre ji aliyê Porphyrios ve hatin 

pejirandin di Ramana Serdema Navîn de wekî pirs ji aliyê Boethius ve 

dîsa hatin rojevê. Nirxeke taybet distînin û ji bo dîtinên realîstan 

bingehek ava dikin. Dema ku ji dîtina Platon re ´ante rem´, ji dîtina 

Arîstoteles re jî tê gotin û tê binavkirin. Ev her du nêrîn paşê gelek caran 

ji bo cihgirtina gerdûnî hatin bikar hanîn, wê bibin hin ji wan ramanên 

bingihîn.  

  Têgîna giştî û an gerdûyan di serdema navîn de wê, weke têgînek ku wê 

di felsefeya serdema navîn de bingihê têgînên weke yên metafîzîkî û an 

ontolojikî jî wê biafirênin. Di wê temenê de wê, bingihê ramanên azmûnî 

û derazmûnî ku wê ji hev wê werina cihê kirin jî wê biafirênin. Di wê 

temenê de wê, têgîna heyina dervî azmûnê wê di wê temenê de wê di aslê 

xwe de wê hertimî wê weke têgînek ku wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê giring ku wê karibê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de 

wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê bê. Ji wê 

aliyê ve wê, Numinalist jî wê, weke dîmenekê sofistên serdema kevnera 

wê, di demên serdema navîn de wê weke ku wê bileyizin û wê di hizrên 

xwe de wê bi wê re wê weke ku wê balê bikişênina ser wê têgînê ku ew 

di nava jiyanê de çawa dihê fahmkirin û di wê temenê de wê dervî ya ku 

em bi gotinê fahmdikin û an ya di gotinê de dihê ser ziman wê çi wê 

dervî wê hebê wê weke aliyekê wê yê lêpirsiner wê biafirênin. Mistisk û 

an skeptikên serdema navîn wê kevneşopîya gûmanparêzên demn helenê 

ên Pyrrhon û hwd wê ji wan wê sûdbigirin. (Coplestone 1993)  



   

 

52 

 

   Lêgerîna Platon ji bo rastiya teqez  -ya neguherbar, gerdûnî û yekane - 

(cîhana ideeyan) li derveyî cîhana tiştên guherbar, gihîşt zerweyê û bû 

sedema nîqaşkirina gerdûnîyan. Lêbelê, Arîstoteles ji Platon hin bi hin bi 

temenê xwe yê hizirkirin hat dûrkirin bi îdiayên wek ku gerdûnî hebûnên 

xwerû nîn in, lê di nav taybetîyan de cih digirin û hemî rastî (forma 

ramanê/ideeyê, made û tevger, hwd.) ji hebûnên taybetî pêk tê. Li gorî 

wî, qada ku em jê re dibêjin rastî ne qadeke ne diyar e. Cîhana tiştan jî ne 

tenê siya ye. Ji bo her tiştî ji bilî Xwedê, ku şiklek paqij e, çar sedemên 

bingehîn - made, idee (raman), hêz û armanc - pêwîst in, li gorî 

aristoteles (Arîstoteles, metafizik, p, 1-3). Di vê çarçoveyê de, têgehên 

me yên gerdûnî yên razber in, wek mirov, netewe, edalet, heywan û 

bedewî, berhema ramana me ya subjektîf in. Ew nikarin bi serê xwe 

hebin. Berevajî vê, tiştên bi rastî heyî hebûnên konkret, taybetî ne, wek 

"ev hesp" an "ew mirov" (Aristoteles, metafizik). Arîstoteles, ku ji Platon 

cuda bû, ku îhtîmala zanînê lêkolîn dikir û vê îhtîmalê li derveyî cîhana 

afirandinê digirt, bawer dikir ku çavkaniya zanînê di cîhana fîzîkî de ye. 

Lê li gorî min wê têgîna lêkolina aristoteles dikarê wê di wê rengê de wê 

cihê wê fahmbikê. Çendî ku wê Platon ji ya giştî bi ber ya ne giştî re wê 

were, wê bi têgîna formê aristoteles wê vaji wê ji formê bi ber wê ve wê, 

di rengekê de wê ji tiştê wê, weke ku wê bixwezê gavê biavêjê. Ji wê 

aliyê ve wê êdî wê rewşa jiyanê wê di rengekê de wê bo aristoteles wê, 

bê weke tiştên formgirtî ku ew diwê temenê de werina fahmkirin. Lê ew 

wê, di wê hiyararşîya wê de wê çawa wê were fahmkirin wê, weke 

aliyekê ku ew wê, dixwezê wê hên jî fahmbikê û wê fahmbikê û wê bênê 

ser ziman. Ji wê aliyê ve lêpirsinên aristoteles wê, giring bin û wê, di 

rengekê de wê, ne dûrî têgînek emprikî a piştre di dawîya serdema navîn 

de wê, hume wê werênê ser ziman. Lê hume ideeyan wê, di rengekê de 

wê, dîmenê din wê li wê zêde bikê. Ew jî wê, piştî îdee weke ji tiştê bû 

wê çawa wê, were fahmkirin weke xwe wê weke têgînekê bê wê, ew wê, 

ji wê aliyê ve wê, dîmenekê din ê teybet wê bi wê re wê weke ku wê 

werênê ser ziman. 

   Li gorî wê, madeyên neguherbar di cîhanek din de tune ne; ew tenê di 

cîhana fîzîkî de, li kêleka tiştan hene. Madde bi yekîtiya made û formê di 

tiştên fîzîkî de çêdibin.  Wê têkiliya têgîna made û formê wê, hume wê, 

têkiliya bûjen û sedemê re wê, di rengekê de wê, bixwezê di rengekê din 

de wê şîrovebikê. Ji wê aliyê ve wê têgîna sedemê wê girêdana wê ya bi 

têgînek gerdûnî a heyi û an sînoriya tiştî ku wê bi xwe re wê weke ku wê 

bide diyarkirin. Têgeha gerdûnî di ramana Arîstoteles de cihekî girîng 



   

 

53 

 

digire, weke çawa wê ya sedemê di ya hume de wê cihekê giring bigirê. 

Verastkirina Diyarkirinên gerdûnî û cihê wan di encamê de têne nîqaş 

kirin, bi taybetî di dahûrîyên pêşîn de. Arîstoteles zêde lêkolîn bi navê 

nîqaşa gerdûnîyan nekir, lê wî li çareseriyan ji bo pirsgirêkên têkildarî 

mijarê geriya. Di wê temenê de wê, ev wî weke hizirkirinekê ku ew di 

nava cihane heyi de wê bi aliyê wê yê hizirî û fizikî de ku wê bi têkiliya 

hev a fahmkirinê wê fahmbikê. Di dewama wêd e wê, ya ne fizikî wê 

weke form wê, di wê de wê çawa wê were fahmkirin û derfeta kûrbûnê û 

di rengekê de wê derfeta gihiştina ideeyekê wê paşê di demên serdema 

navîn de wê weke bi wê were lê hizirkirin. Ev ji hizrên realîzma nerm a 

Arîstoteles ku wê were pêşxistin êdî bingeh girt ji bo bertekên paşê, pir 

cidî li dijî realîsma Platon danî û bilindbûna nominalîsmê lez jî kir. Di wê 

temenê de wê, hizra aristoteles wê, hebûna tişte heyi wê bi formê re wê, 

bi têgînek heyinî û ontolojikî wê, bihizirê. Lê ew wê, bi rêya şêwayekê 

fahmkirinê ê bi epistemolojikî wê dikê.  

  Bi rastî, Antîsthenes (444-368 b.z), di bersiva argumana Platon de ji bo 

birhankirina teoriya ideeyan, diyar kir ku wî hesp dîtiye lê nikare têgeha 

siwarbûnê bibîne, bi vî rengî mînaqa yekem a ideeya nominalîst nîşan da. 

Stoîk, ji aliyekî din ve, rastiya hebûnên takekesî qebûl dikirin lê digotin 

ku têgeh peyv in û wateyên wan, tiştên ku têne gotin in. Ji aliyê din ve, 

Epîkûrî diyar dikirin ku têgeh tenê deng in.  

   Mijare ideeyê wê di wê temenê de wê çawa wê were fahmkirin wê di 

rengekê de wê were dîtin ku wê weke mijare zêde giring wê xwe di wê 

temenê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Di aslê xwe de wê mijare 

ideeyan wê di wê temenê de wê têgîna wan wê di wê temenê de wê, 

zêdeyi wê piştî pêşketina hizrên me yên di derbarê xweza û jiyanê de wê 

zêdetirî wê weke bi rastî jî temenekê lêpirsinê ê giring wê bi xwe re wê 

weke ku wê biafirênin. Tişt çawa heya û ber çi heya û çawa dikarê wê 

fahmbikê bi hebûn û bûyina wê û hwd wê weke pirsên ku wê li ser wan 

wê were sekin û wê li bersivên wan wê were lêgerin bin. 

  . 

  Mijare hebûnê, apriori û têgîna metafizikê 

  Bêgûman wê mijare têgîna metafizik wê weke ku me li jor wê hani ser 

ziman heta vê nûqteyê ku em wê bikin wê di dewama wê de wê werênina 

ser ziman wê weke gelek aliyên wê yên ku wê, bi wê re wê werênê ser 

ziman wê hebin. Lê li vir wê weke aliyekê wê yê giring wê mijare têgîna 

apriori wê weke aliyekê wê yê din ku wê, li wê were lê hizirkirin wê 

karibê wê hinekê ser wê bisekinê.  



   

 

54 

 

  Di wê nûqteyê de wê apriori wê di nava felsefeyên demên hemdem de jî 

wê di rengekê de wê were li wê hizirkirin. Ji wê hizirkirina bi zanina 

metafizikê û di dewqama wê de metafizika zaninê jî wê weke aliyekê wê 

yê din ku mirov wê karibê wê ser wê bisekinê bê. Têgîna metafizika 

zaninê emê li jêr wê hinekê ser wê bisekin in. Lê li vir wê pêşî wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê mijare têgîna metafizik ên 

weke laiyekê wê yê giring wê karibê wê di wê temenê de wê weke 

aliyekê wê yê giring wê karibê wê li serê bihizirê bê. (Coplestone 1993) 

  Di wê temenê de wê, zanin wê dervî azmûnê wê hebê û an wê nebê wê 

weke pirse giring ku wê di wê nûqteyê de wê were pirsin bê di wê 

çerçoveyê de wê, di wê nûqteyê de wê, filosofên weke Kant mijare 

apriori ku wê weke zanina dervî azmûnê wê şîrove bikin wê beremberê 

wê têgîna ´aposteriori´yê jî wê weke ya bi zanina azmûnê wê werênê ser 

ziman. Di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê giring ku wê di dewama 

wê de wê bi wê re wê di şêwayekê de wê weke li wê were lê hizirkirin 

bê. (Coplestone 1993)  

  Têgîna zaninê wê di wê temenê de wê dikarê wê werênê ser ziman ku 

wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di wê temenê de 

wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê karibê wê ser wê 

bisekinê û wê, di wê temenê de wê weke karibê wê bikê û wê werênê ser 

ziman. 

  Platon wê dema ku em dûbare cardin werina ser ideeyên wê ew wan 

weke têgînna dervî aqil ku ew hena wê werênê ser ziman. Lê wê çawa 

wê, were gihiştin li zanina wan wê çendî ku wê weke ku wê dîmenekê 

weke ya şîyarbûna li lê û an ketina farqe wê de wê bênê ser ziman jî ev 

têgîn wê weke ku wê derî li pêşîya gelek hizrên cihê ên ku mirov wê 

karibê wê di wê temenê de wê direngekê de wê weke aliyekê wê yê din ê 

giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di 

şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di mijare zanina dervî azmûnê de wê, di wê temenê de wê, di rengekê 

de wê, bi wê yekê wê di nava felsefeyê de wê weke ku w bicih bibin. Di 

rengekê de wê, ev wê weke mireteyek hizirkirinê a felsefeyê wê bi xwe 

re wê weke ku wê li serdema navin wê di rengekê de wê ku wê bide 

hiştin. Wê jî dikarê wê di rengekê de wê di dewama wê de wê werênê ser 

ziman ku wê têgîna hebûnê a ideeyê ku wê bi wê re wê were lê hizirkirin 

wê weke têgînek ku ideeyî wê di aslê xwe de wê ji parmenides û heta  

platon û platonvanên nû û hwd wê, xwe weke têgînek mayinda a 



   

 

55 

 

dihizirkirnê de wê bide diyarkirin. Di wê temenê de wê, di rengekê de wê 

zihnê me yê ku em di wê de wê dihizirin wê weke aliyekê wê yê din ê ku 

mirov wê karibê wê di dewama wê de wê bi wê re wê weke ku wê karibê 

wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê fahmbikê û wê werênê ser 

ziman bê. (Boethius 1975) 

  Ev jî wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê karibê wê di 

wê temenê de wê di şêwayekê de wê karibê wê li wê bihizirê û wê di wê 

temenê  de wê weke karibê wê fahmbikê  û wê werênê ser ziman. Gotina 

xwûdayê serdema navîn ê bi aqilekê rasyonal û realist wê were lê 

hizirkirin jî wê çavkaniya xwe wê weke ji aliyekê ve wê ji wê bigirê. 

Xwûda wê weke gotinek ku wê bêgûman wê dîroka wê ya fahmkirinê û 

an afirînê wê ji wê pirr zêdetir wê kevntir bê. Lê li vir tiştekê din wê bi 

wê re wê weke ku wê hebê wê weke pêwîst bê ku wê di şêwayekê de wê 

fahmbikê bê. Ev gotin wê, di rengekê de wê pêvajoyên wê yên azmûnê û 

fahmkiirinên  bi wê azmûnê dibin re dervî wê, ew wê bi wan wê xwe ji 

nûve û jinûve wê weke ku wê biafirênê û wê di rengekê de wê bide 

diyarkirin. Ji wê aliyê ve wê dema ku mirov binerê wê ne zor bê ku 

mirov bigihijê têgîn û fahmkirinekê wê weke ku wê çavkaniya wê 

afirandinê wê aliyê derve û an ya azmûnî bê. 

  Ev wê weke dendikekê wê di fahmkirina xwe de wê weke cewher û an 

toz û an jî wê weke têgihek esasns wê di şêwayekê de wê biafirênê wê di 

wê temenê de wê bênê ser ziman. Wê dema kku wê demokrit wê bi 

têgîna atomê wê di rengekê de wê diwê de wê kûr bibê bi ya fizikê wê, di 

şêwayekê de wê weke modelek hizirkirinê a di wê temenê de wê di 

şêwayekê de wê weke aliyek wê yê din ê giring wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê 

yê din ê giring wê weke karibê wêê fahmbikê û wê di wê çerçoveyê de 

wê di şêwayekê de wê weke ku wê bi wê re wê werênê ser ziman bê. 

  Salixkirinên me yên bi hizirkirinê wê di wê temenê de wê di şêwayekê 

de wê weke karibê wê di wê temenê de wê di rengekê din de wê werênê 

ser ziman. Di wê nûqteyê de wê, ya weke modela hizirkirinê a gotina 

´kûrbûnê´ ku wê fêrsek fahmkirinê wê biafirênê wê di wê de jî wê weke 

temenekê zêhnî wê bi morfolojikî wê weke ji aliyekê ve wê weke ku wê 

biafirênê û wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê 

yê din ê giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di 

şêwayekê de wê werênê ser ziman.  

  Ev kûrbûn wê di rengekê de wê di felsefeya serdema navîn de wê, bi 

têgîna esas û cewherê re wê direngekê de wê weke karibê wê di rengekê 



   

 

56 

 

de wê werênê ser ziman bê. Ev jî wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê 

weke karibê wê di wê temenê de wê, di rengekê de wê weke aliyekê wê 

yê din ê giring ku wê karibê wê werênê ser ziman bê. Di wê nûqteyê de 

wê, di wê temenê de wê, dema ku em di wê nûqteyê de wê têgîna apirori 

li wê dinerin wê du aliyên wê yên bi wê hizirkirinê wê bi derfet wê weke 

ku wê karibê bi xwe re wê bide diyarkirin. Aliyek wê zêde têgînên wê 

nediyar bin ku ew çawa hatibê kirin. Ya weke hundurê û di wê de wê bi 

wê hûndûrîya wê re di wê de wê bihizirê bê. Ya aliyê din jî ê dervî wê 

weke ku wê bi gelemperî wê weke temenekê hizirkirnê ê bi têgîna 

azmûnê wê di şêwayekê de wê weke ku wê biafirênê wê bi wê re wê 

weke karibê wê di rengekê de wê di dewama wê de wê bi wê re wê li wê 

bihizirê û wê karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê karibê li wê bihizirê bê. Ev ali wê pirr zêde 

wê li wê were lê hizirkirin û wê teher û an şêwayekê dîyalektikî û an 

hiyararşîkî jî wê di rengekê de wê weke di fahmkirinê de wê bi awayên 

cihê wê weke ku wê bi xwe re wê biafirênê ku mirov wê karibê wê di wê 

temenê de wê li wê bihizirê bê.  Hinek hizrên ku wê bahsa wê cewherê û 

an aliyê hundurê wê bikin wê weke temenê bêsînor ê afirînê wê di 

rengekê de wê weke ku wê bi gotin bikin û wê werênina ser ziman. Di 

wê temenê de wê, têgîna cewherê bêsînor wê weke çavkaniya vejenî a 

jiyanê a bêsînor jî wê di rengekê de wê were diyarkirin. Ji wê yekê û 

morfolojiyê wê gotinên weke weke ´her tişt ji xwûdê dihê´ ku wê bi 

morfolojiyek afrineriya bêsînor wê were ser ziman wê di rengekê de wê 

were hanin ser  ziman. Ev ali wê weke aliyekê bêgûman ê hizirkirinê ê 

kûrbûnê jî wê di wê temenê de wê biafirênê û wê temenê lêpirsinê jî wê 

weke ku wê bi hewldanên fahmkirinê û hwd re wê xwe di nava 

hizirkirinên bi aqilmeşandinê û hwd re wê bide diyarkirin. Wê dema ku 

em ji wê aliyê ve li mijarê dinerin wê demê weke aliyekê wê yê din ê 

giring wê weke pêwîstîyek bi têgînek epistemikî a weke metafîzika 

zaninê wê di şêwayekê de wê weke ku wê bi xwe re wê di şêwayekê de 

wê weke ku wê bide diyarkirin û wê karibê wê hinekê wê ji wê aliyê ve 

wê weke ser wê bisekinê bê. 

  . 

  Metafizika zaninê û mijare fahmkirina hebûnê û an ´ya ji cûreyê 

xwe´ 

   Her çend zanist û metafizîk di nihêrîna pêşîn de dibe ku ji hev cuda 

xuya bikin jî, dema ku em li dîroka felsefeyê dinêrin, têkiliya wan pir 

tevlihev e. Rêbaza zanistî, bi tekeziya xwe ya li ser ceribandin û 



   

 

57 

 

çavdêriyê, îdîa dike ku zanîna herî pêbawer peyda dike, lê metafizîk hewl 

dide ku rastiyê di asta wê ya herî bingehîn de fahm bike. Ev cûdahiya di 

navbera her du waran de, her çend qadên wan ên lêkolînê carinan li hev 

dikevin jî, bûye sedema hewldanên ji bo veqetandina rêbazî ya zanistê bi 

tevahî an bi piranî ji metafizîkê. Lêbelê, di nîvê duyemîn ê sedsala 20-an 

de, lêkolînên metafizîkî yên têgehên zanistî zêde bûne, û metafizîka 

zanistê wekî şaxek rewa ya felsefeyê bi berfirehî hatiye pejirandin. Di 

dewama têgînên serdema navin de dê karibê li ser hin pirsgirêkên girîng 

ên metafizîkî yên ku di felsefeya zanistê de hatine lêkolîn kirin, 

nêzîkatiyên cûda ji van re pêşkêş bike, û nihêrînek giştî ya nîqaşên di 

qadê de peyda bike bisekinê.  

  Ji bo têgihîştina têkiliya di navbera metafizîk û zaninê de, pêdivî ye ku 

cûdahiya di navbera rasyonalîzm û empîrîzmê de were lêkolîn kirin. Ev 

wê weke têgînên weke yên felsefeyên dema ronasansê ku wê piştî 

serdema navin wê bi lêkolinên hinekê jî weke li wê rexnegirtinê û hwd re 

wê pêşkevin. Di vê cudabûna ku ji nîqaşên li ser çavkaniya zanînê 

derdikeve holê de, koma rasyonalîst (bi Descartes, Spinoza, û Leibniz 

wekî nûnerên wê yên sereke) îdîa dike ku zanîna herî bingehîn a li ser 

rastiyê dikare bi rêya lêpirsîna metafizîkî bi rêya aqil were bidestxistin, lê 

koma empîrîst (bi Hume, Locke, û Berkeley wekî nûnerên wê yên 

sereke) îdîa dike ku çavkaniya vê zanînê ezmûn e. Li gorî rasyonalîstan, 

ceribandin û çavdêrî ne pêbawer in û ji ber vê yekê nikarin bibin 

çavkaniyên zanîna dawî. Zanîna mutleq tenê dikare bi rêya aqil ji 

pêşniyarên bê guman were texmînkirin. Berevajî vê, empîrîst bawer dikin 

ku hemî zanîna me ji daneyên hestan dihê, û ji vê perspektîfê, metafîzîka 

rasyonalîst, çalakiyek ku tê de rastiya bingehîn bi rêya aqilê saf tê 

gihîştin, ji spekulasyonê wêdetir tiştek nîne. Hemî lêkolînên li ser rastiyê 

divê li ser daneyên hestan bin, tevî xeletiya wan, ji ber ku zanîna ku dawî 

ye û bi rêya aqilê saf tê bidestxistin nikare rastiyê nîşan bide. Nêrînên 

Hume di vê xalê de ji ber bandûra wan li ser nîqaşên heî girîng in. Hume 

tekezî li ser cudahiya di navbera bandûran, ku ezmûnên têgihîştinê ne, û 

ramanan/ideeyan de dike. Idee dikarin sade bin, ku daneyên hestî û 

dabeşkirina wan dihewînin, an jî ideeyên tevlihev ên ku bi hevberkirina 

van ideeyên hêsan têne çêkirin. Ji ber ku em ideeyan bi gotinan diyar 

dikin, ceribandina wateya wan tê wateya lêkolînkirina ka ew dikarin 

werin kêmkirin bo daneyên hestî. Gelek daxuyaniyên metafizîkî razber û 

an nefahmker in, ber vê yekê ku ew nikarin bi daneyên hestî werin îfade 

kirin. Metafizîka rasyonalîst, ku îdîa dike ku zanîna dawî ya rastiyê tenê 



   

 

58 

 

bi riya ramanê dikare were bidestxistin, di rastiyê de tu zanîna rastiyê 

pêşkêş nake; ew tenê pêvajoya çêkirina ideeyên tevlihev ji ideeyên hêsan 

ronî dike, ku ev jî di encamê de zanîna rastiyê hilnaberîne lê tenê 

daneyên hestî rêk dixe. Têgihîştinên Hume yên li ser têgeha sedemîtiyê, 

li ser bingeha vê çarçoveya giştî, girîng in. Heta wê demê, sedemîtî wekî 

têkiliyek pêwîst di navbera sedem û encamê de dihat dîtin. Li gorî Hume, 

sedemîtî ji adetek ku ji rêkûpêkiya bandûran derdikeve holê ku dubare li 

pey hev çêdibin, tiştek din nebû. Ji ber ku encama ku sedemîtî di 

xwezayê de girêdanek pêwîst e, nikare bi riya daneyên hestî were 

gihîştin, dê ne rast be ku bi vî rengî were pênase kirin. Di şûna wê de, 

dîtina sedemîtiyê wekî hin bûyeran piştî ên din wek bûyeran din, 

têgihîştinek sedemîtiyê gengaz dike ku bi rexneya metafizîkê ya Hume re 

lihevhatî be.  

    Idee û ramanên Kant, yek ji fîlozofên herî girîng ku di navbera 

rasyonalîzm û empîrîzmê de xalek navîn diparêze, jî hêjayî gotinê ne. Li 

gorî Kant, çavkaniya zanînê li ser cîhana derve daneyên hestî ne, ku di vî 

warî de nêzîkî empîrîsmê ye, lê hiş jî beşdarî pêşdîtina van daneyan dibe. 

Ev pêşdîtina hiş ji pêvajoya rêxistinkirina daneyên hestî ya ku Hume 

diyar dike wêdetir diçe. Têgehên ku daneyên hestî çêdikin, wekî cîh û 

dem, jî ji aqilê saf derdikevin. Ji ber vê yekê, aqil bi awayekî çalak 

beşdarî pêvajoya têgihîştinê dibe, ne ku daneyên ji cîhana derve bi 

awayekî pasîf fahm bike. Ji ber vê yekê, metafîzîk lêkolînek gengaz a li 

ser daneyên empîrîk dimîne ku aqilê saf gengaz dike. 

  Di sedsala 20-an de, hêrîşa herî bibandûr a li ser vê nêrînê ji pozîtîvîsma 

mantiqî hat. Derketina holê ya nêzîkatiyên cûda yên cîh û demê di fîzîkê 

de, ku piştgirî didin wê ramanê û têgîna iddeyê ku ev têgeh ji têketinên 

empîrîk serbixwe nîn in, wekî ku Kant îdîa kir, bû sedema wê nêrînê ku 

pêşniyarên metafîzîkî dervî wateyê ne, û di nav fîlozofên ku bi vê qadê 

ve girêdayî ne de piştgirî bi dest xist. Ev fîlozof, ku ceribandinê didin 

pêşiyê, ji empîrîstên klasîk cuda ne ji ber ku, li şûna ku rêbaza empîrîk 

wekî yekane rêya bidestxistina zanînê li ser rastiyê bibînin, ew wê di 

çarçoveya rêgeza verastkirina semantîk de çarçove dikin, ku wateya 

pêşniyaran bi ceribandina wan a çavdêrî ve girêdide. Bi vî rengî, ew 

pêşniyarên ku bi çavdêriyê nayên kêmkirin bo pêşniyarên verastkirî wekî 

bêwate û metafizîkî dabeş dikin. Ev rêbaz gelek pirsgirêkan derdixe holê. 

Pêşîn, çavdêrî serbixwe ji çavdêr û teoriya ku tê ceribandin çênabe. Ji ber 

vê yekê, çavdêriya xav û bê têgeh vala ne mumkin e. Tewra ku ev gengaz 

bûya jî, ne mumkin bû ku ceribandinek were sêwirandin ku dê her 



   

 

59 

 

pêşniyarek bi awayekî bê guman verast bike. Dema ku ceribandinan têne 

sêwirandin, gelek texmîn têne kirin, hin bi hişmendî, hin jî bi 

nehişmendî, ji ber vê yekê encama encam ne di rastiyê de encama 

ceribandina pêşniyarek yekane ye, lê belê ji toreke pêşniyaran e ku ji 

hejmareke bêdawî ya pêşniyaran pêk tê. Pirsgirêkek din bi pîvana 

verastkirinê re derdikeve holê dema ku em pêşniyarên hejmartina gerdûnî 

dihizirin. Li gorî vê, pêşniyarek wekî "Hemû elektron bi barekî neyînî 

barkirî ne" nikare pîvana verastkirinê bicîh bîne, ji ber ku çend 

elektronên bi barekî neyînî barkirî werin dîtin jî, nayê texmînkirin ku 

hemû elektronên ku di demên berê de hebûne an jî di pêşerojê de wê 

hebin, bi barekî neyînî barkirî ne. Ev pirsgirêkek mezin e, ji ber ku 

qanûnên zaninê ji pêşniyarên weha pêk tên. Di dawiyê de, pîvana 

verastkirinê bi xwe nayê verastkirin. Ev dibe sedema wê encamê ku 

pozîtîvîzma mantiqî li gorî pîvanên xwe dervî wate ye. Her çend 

çareseriyên cûrbecûr ji hêla pozîtîvîsma mantiqî ve ji bo van pirsgirêkan 

hatine diyar kirin jî, redkirina metafîzîka li ser bingeha verastkirina 

semantîk bi piranî têk çûye, û pejirandina nîqaşên metafîzîkî di nav 

felsefeya zanyarî de wek bê derfet bûye.  

   Li vir di mijare zaninê û fahmkirina wê de wê, weke aliyekê wê yê din 

ê giring wê di demên hemdem de wê bi têgîna metafîzika zaninê re wê, di 

wê temenê de wê were lê hizirkirin û ev şêwa wê, bi ber zanina 

metafizikê ve wê weke şêwazek ku wê bi wê re wê weke di rengekê de 

wê çawa wê were lê hizirkirin jî wê weke bi wê di rengekê de wê were lê 

hizirkirin. Ji wê aliyê ve wê weke ku wê ji gotinê wê were fahmkirin wê 

zanin wê weke mijare fahmkirinê a di wê çerçoveyê de bê. Ku wê çawa 

wê weke ji wê bigihijê têgînek bi wê rengê. Di wê nûqteyê de wê, 

lêpirsin û lêkolinên felsefeyî ên di demên hemdem de wê di wê warê de 

wê bi zêdeyî wê çerçoveyêk berfireh wê di rengekê de wê weke ku wê bi 

xwe re wê, di rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Di salên dawî 

de, di nav tiştê ku em dikarin jê re metafîzîka zanînê bibêjin de, çend 

beşdariyên balkêş hene, ku tê de hewl hatine dayîn ku têgihîştinek teorîk 

a nû û çêtir a zanînê, di wateya herî kûr de, were peyda kirin. Ji bo vê 

metafîzîka zanînê, pirsa eslê an xwezaya zanînê navendî ye, û raman/idee 

ev e ku têgihîştina metafîzîkî ya ku em dikarin ji diyardeya zanînê bi dest 

bixin, di encamê de dibe alîkar ku pirsgirêkên epistemolojîk ên 

kevneşopîtir ronî bike: wekî pirsên rewakirinê, rastî, gumanbarî û hwd. 

Ev mijar bi taybetî rojane bûye ji ber ku çarçoveya pirsgirêkên ku jê re 

dibêjin pirsgirêkên ´Gettier´ kêm bûye. Wekî ku tê zanîn, di sala 1963an 



   

 

60 

 

de Edmund Gettier du mînaqên dijber ji bo pênaseya klasîk a zanînê 

weşand, pênaseyeke ku gelek kes vedigerin diyaloga Platon a bi navê 

Theaetetus, ku tê de zanîn bi awayekî ceribandinî wekî mijarek tê 

pênasekirin, S, ku xwedî baweriyeke rast a mafdar li ser naveroka 

pêşniyarekê ye r. Piştî gotara Gettier, rêzeyeke dirêj ji analîz û pênaseyên 

alternatîf û her ku diçe tevlihevtir derketine holê, tenê ji bo ku rê li ber 

mînaqên dijber ên her ku diçe pêşketîtir, lê dîsa jî guncaw vekin. Wê 

demê mirov dikare bipirse, wekî Timothy Williamson û gelek 

xwendekarên felsefeyê yên pê re kiriye, gelo ev projeya analîtîk bi tevahî 

bi wê re têkildar e. Yek ji îhtîmalên derketina ji vê rêyê tam di metafîzîka 

zanînê de tê dîtin. Ferzeke bingehîn di nîqaşa pênaseyê de ew e ku zanîn 

ne têkiliyek an têgeheke ´sui generis a primitive´ ye, lê kompleksek e: 

cureyekî hîbrîd an pêkhateyeke têgehî ya metafizîkî ye, eger em 

bixwazin, ku pêkhateyên wê dikarin û divê bi analîzek kêmker an 

pênaseya zanînê werin destnîşankirin ku tê de diyardeya zanînê bi rêya 

têgeh û diyardeyên din ên ku wekî bingehîntir têne hesibandin têne 

ronîkirin. Hîpoteza sereke ew e ku zanîn wekî kompleksek ji baweriya 

mijarê pêk tê ku tiştek ku ew rast e - an jî dibe ku rewşek din a derûni a 

bingehîntir - di heman demê de hin şertên din çêdibin, wekî ku naveroka 

pêşniyarî ya baweriyê bi rastî rast e, ku mijar xwedî bingeh e, ku bawerî 

bi awayekî pêbawer tê bidestxistin, ku mijar di doza xwe de piştrast e, ku 

bawerî bêî ku pir bêhesas be li hember guhertinên di birhanan de, bi 

awayekî berevajî xurt e, û hwd. Lêbelê, rêyek ji bo têgihîştina tevahiya 

pirsgirêka Gettier ev e ku ev texmîna bingehîn - ankû, ku zanîn wekî 

têgihîştinê ya kalîfîye ye an dikare were ravekirin - xelet e. Dibe ku 

sedema ku diyardeya zanînê ji hewldanên dahûrê dûr dikeve tam ew be 

ku zanîn ne hîbrîdeke metafizîkî ye, ne tevlihev e, ne jî hermoniyek e, lê 

belê têkiliyek an têgeheke bingehîn a sade û metafizîkî ye, ku aîdî 

kategoriyeke ´ji cûreyê xwe (sui generis)´ ye? Di wê rewşê de, mirov 

tenê dikare hêvî bike ku hewldanên dahûrê dê bi ser nekevin. 

   Li vir di mijare têgînê de wê weke xwe û an ji xwe wê di têgînekê de 

wê weke aliyekê ku wê karibê wê weke xwe di rengekê de mayinê jî wê 

bihawênê. Lê di rengekê de wê karibê têgînek hebûnê a bi pêvajoya demê 

a ku ew digûharê û diafirênê lê ew li ser wê têgîna xwe temenê xwe û 

weke ´ji xwe´ dibê jî wê weke dîmenekê fahmkirinê wê di xwe de wê 

bide me. Minaq ku em weke homo sapians hildina li berçav wê, ji 

destpêka wî û heta roja me wê, gûharinên ku ew dibin wê di wê temenê 

de wê weke ku ew di wê de wê, bibin û ew temenê wê hebûnê wê weke 



   

 

61 

 

ku ew di wê de weke hebûya wê têgînekê di mejiyê me de wê biafirênê. 

Di wê temenê de wê form gûharina wê di rengekê de wê weke ku wê, di 

dîmenekê de wê, weke Platon di têgîna xwe ya ideeyê de di kirpênê wê, 

bimênê. Lê wê ew gûharin wê weke bi awayê formê bê. Platon di wê 

temenê de wê, ku em weke kirpendinekê di nava têgîna wî ya aristoteles 

de wê bikin ew wê, weke formê wê dênê li şûn heyina ideeyê weke 

bûyinekê. Ew wê, bi têgîna ideeyê re wê bahsa bûyinê nekê. Lê wê bi 

formê re wê bahsa wê bikê. Di wê temenê de wê di morfolojiya gotinê de 

ku ew bibê wê demê wê weke destpêkek wê hebê. Di wê temenê de wê 

demê wê ji çi wê bibê wê weke pirsek ku wê di dewama wê de wê di serê 

mirov de wê xwe di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ku mirov wê 

karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke karbê wê fahmbikê 

û wê di wê çerçoveyê de wê di şêwayekê de wê di dewama wê de wê bi 

wê re wê werênê ser ziman bê. Di wê nûqteyê de wê, metafîzika platon a 

bi temenekê ontolojikî ku wê li wê bihizirê wê, di demên piştre wê di 

serdema navin de wê bi gotina xwûdê re wê, ew di wê de wê were 

kûrbûn. Descartes wê dîmenekê epistemikî wê li wê bikê û wê di wê 

temenê de wê bixwezê ku ew wê li wê bihizirê û wê ji wê bigihijê 

fahmkirinêkê. 

  Bêguman nebûna serkeftina dahûrî heta niha bingehek ji bilî encamek 

enduksîyonî ya neyînî di vî alî de peyda nake, û encamên weha, wekî ku 

David Hume carekê nîşan da, bi tevahî lihevhatî ne bi derketina holê ya 

dahûrekek kêmkirinê ya serketî di pêşerojê de. Lê bi tiştên ku em niha li 

ser berdewamiya pirsgirêkê dizanin, herî kêm maqûl e ku em pirsgirêka 

Gettier bi qasî ku em bikaribin texmînên bingehîn ên li ser zanîn û 

xwezaya wê bipirsin, cidî bigirin. Dibe ku em wê hingê kifş bikin ku 

sedemên serbixwe hene ku zanînê wekî prîmîtîf fahm bikin, ne wekî 

hîbrîd û pêkhateyek à bi têgihîştina rastîn a rewa bikê. Dibe ku 

têgihîştinek wusa nû ya xwezaya zanînê di encamê de gengaz bike ku 

tevahiya pirsgirêka Gettier derbas bibe.  

  Li gorî têgihîştinek wusa sedema, rast e ku mirov bêje ku zanîn 

prîmîtîfek metafîzîkî ye, ne têgînek metafîzîkî an kompleksek ku ji 

pêkhateyên bingehîntir ên metafîzîkî pêk tê. Di vê wateyê de, zanîn 

çêtirîn wekî têkiliyek ´sui generis´, sade û bingehîn a metafizîkî tê 

fahmkirin, ku di bin şert û mercên bextewar de, dikare di navbera mijarek 

(an hişmendiya) ramanwer û rastiyek di cîhanê de derkeve holê. Teorî 

her wiha îdîa dike ku mijarek wekî me bi riya hebûna di rewşek derûnî an 

psîkolojîk a diyarkirî de di bin van şert û mercên bextewar de tiştek pê 



   

 

62 

 

bizane. Lêbelê, teorî ji gotina ku zanîn bi awayekî metafizîkî ji hêla vê 

rewşa derûnî û şert û mercan ve tê çêkirin dûr dikeve - da ku ev bingeha 

dahûrek metafizîkî ya kêmker a zanînê peyda bikin - ji ber ku ew têkiliya 

di navbera rewşa derûnî, şert û mercan û têkiliya zanînê de wekî sedemek 

dihesibîne ne ku avaker. Ji ber vê yekê navê têgihîştina sedemek e.  

  Wek me behs kir ku rêgezên zanistî hin pirsgirêkan di warê verastkirinê 

de pêşkêş dikin. Ji vê nuqteyê ve, em dikarin dest bi lêkolîna metafizîkî 

ya li ser rêgezên fahmkirinê bikin. Rêgezên fahmkirinê diyarkirinên 

îdealîzekirî, empîrîk, objektîf û gerdûnî ne ku dikarin wekî "Hemû a b 

ne" werin îfade kirin. Wekî din, ev rêgez di ravekirina zanini de roleke 

girîng dileyîzin. Mînaqî, li gorî pozîtîvîstên mantiqî, ravekirinek zanistî 

divê şertên jêrîn bicîh bîne: Li ser bingeha aqilmendiya derbasdar be. Bi 

kêmanî qanûnek zaninî hebe. Bi awayekî empîrîk were ceribandin. Divê 

hemî pêşniyarên di ravekirinê de rast bin. 

   Ev rola têgîni a rêgezên zaninî lêpirsînek li ser wan, di nav de pirsên 

metafizîkî jî, pêwîst dike. Yek ji pirsên herî bingehîn di vê nuqteyê de ev 

e ku mirov çawa giştîkirinên ku zagoni ji yên ku ne zagoni cuda bike. 

Ger em zagonan wekî rêkûpêkî bihesibînin, eşkere ye ku ne her rêkûpêkî 

zagonek e. Mînaqî, gotina "Hemû elektron hevdu dûr dixin" wekî 

qanûnek tê pejirandin, lê gotina "Hemû hejmarên cot bi 2-an têne dabeş 

kirin" wekî zagonek nayê pejirandin. Her du diyarkirin jî gerdûnî ne; her 

du diyarkirin bi awayekî mentiqî yek in, lê diyarkirina duyemîn bi 

pênaseyê rast e, ji ber vê yekê ew ne qanûnek e. Ji ber vê yekê, divê 

zagon daxuyaniyên ku bi rastiyan ve têne verast kirin bin. Lêbelê, li vir 

pirsgirêkek din derdikeve holê: zagonên zaninî hene ku wekî rast têne 

pejirandin her çend di gerdûnê de tiştek tune be ku wan verast bike. 

Mînaqî, atoma bohriumê bifikirin, ku di xwezayê de tune ye lê dikare bi 

sentetîk were hilberandin û, ji ber bêîstîqrariya wê, tavilê hilweşe. 

Rastiya ku atomek bohriumê ya bêalî du elektron di orbîta xwe ya herî 

derve de hene zagonek e, lê dibe ku niha di gerdûnê de atomên bohriumê 

tune bin. Ji ber vê yekê, hewcedariya verastkirina empîrîk nikare bi hişkî 

li ser vê rewşê were sepandin. (Armstrong 1978) 

   Ev pirsgirêkên ku ji nêzîkbûna zagonan wekî rêkûpêkiyan derdikevin 

holê, dikarin bi nêzîkatiyên rêkûpêkiya sofîstîketir werin çareser kirin. 

Hesabê Sîstemên Herî Baş, ku ji hêla David Lewis ve hatî pêşve xistin, 

mînaqek e. Li gorî Lewis, rastî di bingeh de tevlîheviyek taybetmendiyên 

di her koordînata dem û pozîsyonê de di çar-alî de ye. Bi texmîna ku em 

di van hemî xalan de xwediyê agahdariyê ne, em dikarin vê agahdariyê bi 



   

 

63 

 

awayên cûda organîze bikin. Di encamê de, heman rastî dikare bi 

hêsanîtir were îfade kirin. Mînaqî, li şûna ku têkiliya her elektronê bi 

elektronên din ên di gerdûnê de bi awayekî ferdî were diyarkirin, heman 

agahdarî dikare bi gotina ku hemî elektron hevûdu dûr dixin pir hêsantir 

were îfade kirin. Naveroka pergala damezrandî dikare bi zêdekirina 

daxuyaniyên ku proton hevûdu dûr dixin û elektron û proton hevûdu 

dikişînin were berfireh kirin û hêza wê zêde bibe. Bi vî rengî, li gorî 

Lewis, zagonên zaninî giştîkirin in ku di pergalan de têne dîtin ku çêtirîn 

tevlîheviya sadehî û hêzê peyda dikin. 

  Têgeheke wiha ya çavkaniya zanînê dê di ya fahmkirinê de roleke 

girîng bileyîze, ji ber ku di metafîzîka zanînê de, mirov dikare niha 

cudahiyek saf di navbera sê modelên cuda de bike ji bo têgihîştina 

xwezaya zanînê, li gorî çawa ku mirov têkiliya di navbera zanînê, 

çavkaniya wê û rewşa derûnî an psîkolojîk a mijarê de dibîne. Ev in 

modela sedemî, modela teqezi an jî kêmker, û modela ne-kêmker a 

pêkhatî. Ev hersê ji vê yekê derdikevin ku gelo mirov têkiliya di navbera 

têkiliya zanînê û çavkaniya wê de wekî pêkhatî an jî sedemî fahm dike, û 

gelo mirov xeyal dike ku rewşa derûnî ya mijarê, M - ku M rewşa derûnî 

ye ku bi rêya wê mirov dikare tiştekî nas bike p - tiştek e ku tevahiya an 

jî dibe ku tenê beşek ji çavkaniya zanînê pêk tîne. Modela zanînê ya 

teqez û kêmker bersivê dide ku çavkaniya têkiliya K bi rastî roleke 

damezrîner dileyîze, û ku beşdariya derûnî ya mijarê M tenê pêkhateyek 

e - her çend beşek girîng be jî - ji têgîna metafizîkî ya tevlihev e ku 

têkiliya K pêk tîne. Pêşniyara wan bi gelemperî ev e ku beşdariya derûnî 

M baweriya mijarê ye ku tiştek p rast e û, heke hebe, rewşên derûnî yên 

ku ji bo rastkirinê hewce ne - û ew difikirin ku ev wekî jêr-pêkhatên 

derûnî yên damezrîner ên zanînê têne nav kirin. Tenê dema ku ev bi hev 

re bi hin jêr-pêkhatên ne-derûnî an derveyî yên pêwîst re, wekî rastî an jî 

xurtbûna berevajî, xuya dibin, jêr-pêkhatên derûnî an navxweyî beşdarî 

avakirina zanînê dibin. Bi gotineke din, ji bo nêrîna teqez, rewşên derûnî 

yên mijarê bi tena serê xwe ji bo zanînê têrê nakin: tiştek li derveyî 

zîhniyeta mirov divê pêşî bi ya derûnî re li hev bike an jî bi wê re 

hevkariyê bike. Yek ji sedemên ku ev modelê fîlozofan dixe nav 

xurandina dahûrê, ku ev e ku ew zanînê wekî têgînek tevlihev ku ji hem 

derûnî û hem jî ne-derûnî - an jî pêkhateyên navxweyî û derveyî - pêk tê 

fahm dike ku dê ronakbîr be ku were parçekirin û cuda were 

kategorîzekirin. Bi gotineke din, modelek wisa li gorî wê texmînê ye ku 

zanîn tiştek tevlihev e, tiştek ku divê bi rêya tiştek têgehîtir an jî 



   

 

64 

 

metafizîkî bingehîn were analîzkirin. Rêyek ji bo dûrketina ji vê teqezî û 

bi vî rengî dûrketina ji xurandina dahûrê modela damezrîner a ne-kêmker 

e, ku guhertinek wê Timothy Williamson pêşxistiye û ji pêşniyara wî ya 

radîkal derdikeve holê ku em dikarin têkiliya K wekî rewşek derûnî ya 

hêsan û ne-dahûrkirî fahm bikin. Williamson li ser pirsa bi modela giştî 

re dipejirîne û mîna wan difikire ku têkiliya di navbera têkiliya K û tiştê 

ku me jê re gotiye eslê wê damezrîner e ne ku sedem e. Lêbelê, modela 

wî xalek destpêkê ji bo dahûrê peyda nake, ji ber ku ew di pirsê de îdîa 

dike ku beşdariya derûnî ya mijarê di heman demê de tevahiya çavkaniya 

zanînê pêk tîne. Ji ber vê yekê, li gorî Williamson, zanîn ji rewşek derûnî 

bêtir tiştek nîne, ji ber ku ew di hişê de ye ku tevahiya çavkaniya xwe û, 

di encamê de, tevahiya xwezaya xwe ya damezrîner dibîne. Lêbelê, ev ji 

bo Williamson rê li ber îdealîsma înkarkirina cîhanê nagire, ji ber ku 

rewşa derûnî ya ku li vir tê nîqaş kirin ji  rewşeke ku Williamson îdîa 

dike ku rastî-tevlî an jî faktîkî ye. Ji bo ku ev bixebite, divê ew xwe 

bispêre çarçoveyek radîkal derveyîparêz ji bo zîhniyet û hişmendiyê û 

biparêze, da ku cîh hebe ku zanînê wekî rewşek derûnî tê de hebe her 

çend zanîn têkiliyek e ku bi giranî bi xwezaya cîhana derve ve girêdayî 

ye. Bi vî rengî, Williamson, qismî li gorî teqeziyê, diyar dike ku têkiliya 

K ji hêla çavkaniya xwe ve pêk tê, lê ew naha bi îdiaya ku eslê rewşek 

derûnî ya ne-dahûrkirî, M ye, ku di encamê de wekî derveyîparêz û 

faktîkî tê ravekirin, ji kêmkerîxwaziyê dûr dikeve. (Williamson 2000, p; 

40-45)  

   Qet rewşên zanînê nîn in ku tiştê ku mirov dizane ne rast be an jî tiştek 

ku xelet e bizanibe. Dema ku p ne rast be, ne mimkûn e ku mirov p 

bizanibe. Lê xuya ye ku rewşên zanînê mimkun in ku tê de mijar 

baweriyek têkildar tune be. Mînaqî, mirov dikare bigihîje biryarekê an 

rewşekê - ku teoremek matematîkî ya tevlihev p divê rast be, bêî ku wekî 

di rewşek ku mirov bi rastî bawer dike ku p rast e were hesibandin. Dibe 

ku teorem ewqas nû û rast be ku her çend mirov ji rastiya wê bi awayekî 

maqûl piştrast be - û ji îsbatê an bingeha wê ya epistemîkî pir piştrast be - 

da ku mirov bikaribe dadbar bike ku ew rewş e ku p divê rast be, ne 

hewce ye ku mirov bikaribe baweriya têkildar ava bike. Ger wê hingê 

teorem bi rastî rast be û sedemên mirov ji bo ku ew rast be baş in, wê 

hingê xuya dike ku maqûl e ku mirov zanînek wusa bide mijarek li ser 

rastiya ku teorem temsîl dike, her çend mijar têgihîştina têkildar tune be 

jî. ( Hossack 2007) Ji bo ku çêtir maqûlbûna vê yekê bibînin, dibe ku 

hêjayî gotinê be ku darizandin û têgihîştin du kategoriyên ontolojîk ên 



   

 

65 

 

cûda ne. Biryardan an biryardana ku tiştek divê rast be, dikare çêtirîn 

wekî kiryarek derûnî ya nasnameyî were fahmkirin, ku tê de mirov bi 

awayekî çalak parêzvanî dike an biryar dide ku tiştek rast e. Ew tiştek e 

ku em dikin û em dikarin biryar bidin ku vê yekê bi zanebûn û bi 

sedemên kêm-zêde baş bikin. Ji hêla din ve, têgihîştin rewşek derûnî ya 

nasnameyî ye, ku tiştek wekî rast nîşan dide. Têgihîştin, wekî rewşên 

nasnameyî, pir caran wekî encamek biryarên wusa çalak têne - ankû, 

wekî encamek çalakiyên nasnameyî yên têkildar - lê ev ne hewce ye ku 

her gav wisa be. Wekî ku Christopher Peacocke dibêje: "Mirov dikare li 

ser pirsek biryar bide, û ji ber sedemên baş, lê ne hewce ye ku encamên 

ku biryarên weha bi gelemperî hene hebin - ne hewce ye ku bi taybetî di 

avakirina ramanek de encam bide."(Peacocke 1998) Nimûneyek ku 

Peacocke nîqaş dike kesek e ku dinirxîne ku bawernameyek zanîngehê bi 

nirxek wekhev e heta ku bawername li derveyî welêt hatibe wergirtin. 

Dibe ku hîn jî ev kes ne xwediyê wê baweriyê be ku bawernameyên 

zanîngehên biyanî xwedî nirxek wekhev in, ku ev yek bi kiryarên kesê 

dema ku beşdarî pêvajoyên wergirtina xwendekaran dibe, nameyên 

pêşniyarê dinivîse û hwd. eşkere dibe. Wekî ku Williamson destnîşan 

dike, têgihîştin bi tiştên ku mirov wekî sedem û bingeh di pêvajoyên 

biryardana pratîkî de bikar tîne ve girêdayî ne.(Williamson 2000) Rastiya 

ku kesê me nikare tiştê ku ew wekî rast dibîne wekî rêber di hilbijartinên 

xwe yên pratîkî yên çalakiyê de bikar bîne, ji ber vê yekê nîşan dide ku 

darizandinê têgihiştinek têkildar çênekiriye. Paşxaneya li vir ev e ku 

avakirina têgihîştinan pêvajoyek e ku, wekî Williamson destnîşan dike, 

dikare ji hêla hejmarek hêzên derv-aqil (an dervî fahmkirina wê 

çerçoveyê ku ew ji wê bê hey bê) ve were bandûr kirin - wekî cûrbecûr 

ên xwe-xapandinê, pêşdarazî, fobiyan û hwd. - û ku di encamê de dikare 

li pêşiya darizandinên mijarê bi xwe yên li ser tiştek wekî têgihiştinên 

têkildar bisekine. Ji ber vê yekê ev valahiya di navbera darizandin û 

têgihîştinê de dihêle ku mijar xwedî zanîn bin.  

 Pêşî, wisa dixuye ku têgihîştin di organîzmayên ku nikarin rewşek 

derûnî ya temsîlî ya tevlihev wekî têgihîştinê hebe de zanînê çêdike. 

Organîzmayên weha dikarin, bi rêya têgihîştinê, tiştên cûrbecûr, bûyer û 

rewşên ku hawîrdora wan diyar dikin bibînin û bi awayekî zêhni temsîl 

bikin û li ser vê bingehê dikarin werin gotin ku zanîna hawîrdora xwe 

heye - her çend awayê ku ew cîhanê bi rêya têgihîştinê temsîl dikin ne 

têgehî be jî. Ji ber ku têgihîştin têgeh û pêşniyaran bikar tînin da ku 

cîhanê temsîl bikin, di heman demê de ev organîzma cîhanê bi awayekî 



   

 

66 

 

cûda temsîl dikin, mirov tenê dikare bigihîje wê encamê ku heke ev 

organîzma bi rastî hebin û rast be ku mirov bibêje ku zanîna wan heye, 

wê hingê divê ev ne-têgehî were temsîl kirin û di encamê de tiştek ku 

têgihîştinan nagire nav xwe. (Hossack 2007) 

  Wekî din maqûl e ku mirov xeyal bike ku diyardeya temsîla ne-têgehî 

awayê mirovan ê naskirina cîhanê jî vedihewîne. Wekî cureyek pêşkeftî 

di nav cureyên din de, ne bi tevahî neçaverêkirî ye ku şiyanên zêhni ên 

xwezayî yên mirovan gelek dişibin şiyanên cureyên din ên ku xwe di 

hawîrdora xwe de rêve bibin. Ji ber vê yekê, awayê ne-têgihîştî yê 

temsîlkirina cîhanê dikare bi hêsanî were fikirîn ku di mirovan de jî çalak 

e, her çend mirov bi awayekî pêşketiye ku cure niha xwedî rêyek 

sofîstîketir a temsîlkirina rastiyê bi rêya têgehan e. Pêdiviya temsîlkirina 

ne-têgihîştî ya cîhanê hîn jî xuya dike, di mirovan de jî. Dîsa em dikarin 

serî li têgihîştinê bidin: Sedemên baş hene ku em bawer bikin ku rewşên 

têgihîştinê di mirovan de divê temsîlên cîhanê yên ku ewqas dewlemend 

in bikar bînin ku em nikarin têgihên têr dewlemend hebin da ku her tiştê 

ku têgihîştin bi rêya temsîlkirina têgihîştî temsîl dike bigirin. Ji ber vê 

yekê, ezmûna dewlemend a ku têgihîştin dide holê, wekî Peacocke 

destnîşan dike, di naveroka xwe ya gengaz de bi kapasîteyên têgihîştî yên 

ku ji hêla mijarê ve têne xwedîkirin ve ne sînorkirî ye.( Peacocke 1992) 

Ji ber vê yekê, pêkhateyên ne-têgihîştî, temsîlî dê di gihîştina têgihîştinê 

ya mirovan a cîhanê de jî hebin. Ji ber vê yekê, temsîlkirina ne-têgihîştî, 

wekî çavkaniyek zanîna berfireh û tavilê ya derdora xwe, divê ne wekî 

tiştek ku tenê ji bo heywanan tê veqetandin, lê wekî tiştek ku mirov bi 

berfirehî jê sûd werdigirin, were fahm kirin. Ji ber ku ev yek dihêle ku 

em zanîn û zanîna derdora xwe bi awayekî ku ji çavkaniyên me yên 

têgehî wêdetir diçe bi dest bixin, ji vê yekê tê ku mirov jî bêyî 

têgihîştinên têkildar dikarin zanînê hebin. Bi gotineke din, xuya ye ku em 

dîsa bi pirrengiya derûniyî diqedin, ku em dikarin bêyî hebûna 

têgihîştineke têkildar zanîna rastiyekê hebin. Ya duyemîn, maqûl xuya 

dike ku mirov bibêje ku hin organîzmayên ne-têgehî - ankû 

organîzmayên ku di encamê de nikarin têgihîştinan hebin - dikarin bi 

zanebûn tevbigerin û ji ber vê yekê, dikarin bêyî têgihîştinan zanînê 

hebin. Li gorî Susan Hurley, têgîna bi niyet - ankû têgîna ku mirov dikare 

bi armanc an jî bi aqilane li gorî plan, armanc, niyet û sedemên xwe 

tevbigere - divê wekî tiştek were dîtin ku di navbera pergalek bersiv-

teşwîqê ya bi tevahî mekanîkî de wekî mêşhingivek şikeftê ya bi awayekî 

xwerû tevdigere û pergalek têgehî wekî mirov an heywanên pêşketî cîhek 



   

 

67 

 

diafirîne. (Hurley 2001) Ji bo ku mirov bikaribe tiştek li ser bingeha 

sedem û niyetan bike, temsîlek têgehî ya tevahî ya tiştê ku sedem an 

armanca mirov pêk tîne ne hewce ye, û ne jî hewce ye ku mirov xwediyê 

têgehên sedem û armancan be. Li gorî Hurley, tiştê ku pêwîst e "cûreyek 

herî kêm a avahiya têkiliyê" ye ku ji bo aktor gengaz dike ku niyet an 

armancê bi bandûrên cûda yên cîhanê yên ku bi rêya temsîla têgihîştinê 

têne dayîn re bike yek, û her weha armanc an mebesta xwe bi rê û 

stratejiyên cûda re bike yek.  

    Di wê rewşê de, mînaqên weha yên têgîna ne-têgehî divê bibin sedema 

- an jî bi - zanîna ne-têgehî re werin. Dîsa, ji ber ku di navbera têgeh û 

têgihîştinan de girêdanek heye, ji vê yekê tê ku ev zanîna navberê têgih û 

têgihiştinan bêî têgihîştinan derdikeve holê. Ji vê yekê tê ku modela 

destûrî ya têgînê dîsa ji hêla pirjimariyê ve tê pirsîn. Di dawiyê de lê ne 

ya herî kêm, divê were gotin ku mimkun e ku mirov wekî mijara 

epistemîk hebe ku tê de mirov zanîna cûrbecûr rastiyan bêî rewşên derûni 

ên bingehîn an pêşwext, wekî têgihîştinan, heye. Mînaqî, xwedayek 

hertiştî, ji ber hertiştîbûna xwe, ne hewce ye ku ramanek çêbike ka filan-

û-filan rewş e an na. Ji ber vê yekê, divê were gotin ku hebûnek wusa di 

têkiliyek zanînê de bi rastiyek f re radiweste bêî ku hewce bike ku bawer 

bike ku pêşniyara têkildar bi rastiyê p rewş e. Berevajî vê, wekî hebûnek 

hertiştî, ew bi tu awayî ne hewce ye - ne bi têgehî û ne jî bi ne-têgehî - ku 

rewşên derûni seferber bike da ku rastiyên ku zanîna wê heye temsîl bike. 

Dîsa, em rewşek zanînê dibînin ku tê de çavkaniya zanînê bi pirjimariyê 

tê xuyang kirin, ji ber ku hem hebûnên derûni û hem jî yên ne-derûni 

dikarin werin gotin ku xwedî zanîn in. Îhtîmala vê yekê dîsa ji bo her 

hewldanek ji bo têgihîştina zanînê wekî ku ji hêla yek rewşek derûni an 

ne-derûnî ve pêk tê, dijwariyek cidî ye. Bi kurtasî, modela destûrî ya 

fahmkirinê nikare yekîtiya zanînê li hember pirjimariya awayên ku 

zanînê dikare were bidestxistin an xwedîkirin biparêze. Zanîn bi rêya 

rewşên derûni ên cûrbecûr, çalakî an pêvajoyên cihêreng çêdibe, an jî ew 

dikare bêî van rewşan hebe, wekî di rewşa xwedayekî hertiştî de. Ji ber 

vê yekê, xwedîbûna baweriyên ku cîhan filan e, tenê yek ji gelek awayên 

gengaz e ku tê de mijarek epistemîk dikare xwedî zanîn be. Ji ber vê 

yekê, pir pirsgirêk e ku mirov îdîa bike ku zanîn dikare wekî tiştek din ji 

bilî baweriyek ku tê de mijar bawer dike ku tiştek p rast e, were dahûr 

kirin an rave kirin, di heman demê de hin şertên din çêdibin. Berevajî vê, 

xuya dike ku divê em bibêjin ku têkiliya zanînê ji tiştek bi tevahî cûda ji 

baweriyan pêk tê. 



   

 

68 

 

  Di wê rewşê de wê weke rewşa zaninê wê weke aliyekê ku wê di wê de 

wê hem wê were fahmkirin û an bi wê re wê were fahmkirin. Ya bi wê re 

wê weke di dîmenê dervî wê re wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê 

ku mirov wê karivê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê bi wê re 

wê, di şêwayekê de wê fahmbikê. Di her têgînê de wê weke dîmenekê 

zêhni wê mêyla li navarok û an hûndûrê wê hizirkirinê wê her hebê û ev 

wê weke rewşek xwezayî a fahmkirinê bê. Di wê temenê de wê, weke 

aliyekê wê yê din jî ku em dikarin bi mijaqe xwe re wê werênina ser 

ziman wê rewşên weke yên ku em dijin wê, dervî wê çawa wê karibê yên 

ku em diyar dikin wê werina fahmkirin bê. Wê di wê temenê de wê 

têkiliyek weke ya bi fahmkirinê wê ji wê weke bi imayê gihiştinê bê û an 

şibandinê (dikarê weke di rewşên antropomorfikî û hwd de) û hwd wê di 

rengekê de wê, karibê wê di şêwayekê de wê fahmbikê bê. 

  . 

  Metafizik û mijare zêhnê ku ew gûmanê bikê û an dikê 

  Di têgîna gotinê a gûmankirinê de wê di rengekê de wê fêrsên bi 

fahmkirina kirdeya peyda weke ´dikê´ û an ya ku ew ´bikê´ de wê karibin 

ji hev cihê hinek fahmkirinan bi xwe re ew bidina diyarkirin. Di wê 

temenê de wê dikarê wê werênê ser ziman ku wê ya ku ew ji gotina 

´dikê´ di kurdî de wê weke ku em ji wateya wê dikin wê têgînek weke ya 

ku ew ji xwe di wê de wê weke gûmankirin wê weke xosletekê ew di wê 

de hebê û ew bi wê hebûnê hebûnê re wê di şêwayekê fahmkirinê de wê 

xwe bide diyarkirin. Di dewama wê de wê weke aliyekê wê yê din jî wê 

têgîna bi gotina ´bikê´ jî wê kirde û şûbjeya pêkhanînê wê hebê û ev wê 

weke têgînek ku wê karibê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê 

weke ku wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. Di wê nûqteyê de wê, di 

kirdeya gotina ´dikê´ de wê pêkhatinek weke ya ku ew dikarê were kirin 

û di wê temenê de wê bi morfolojiya bi wînê ve girêdayî û diyarkirin di 

wê de wê weke weyn û rol dileyizê wê xwe bi wê re wê weke ku wê bide 

diyarkirin. Di wê temenê de wê, di dewama wê de wê dikarê wê werênê 

ser ziman ku ev wê, di rengekê de wê, li ser temenekê fahmkirinê wê 

karibê bi wê werênê ser ziman. Li vir wê di têgînekê de wê, têgîna 

fahmkirinê û pêvajoyên wê yên fahmkirinê wê weke bi wê re wê weke 

bide der li pêş. Di wê temenê de wê karibê wê fahmbikê bê. 

  Mijare fahmkirinê wêê di wê temenê de wê, di wê nûqteyê de wê bi 

şêwayê wê re wê, di rengekê de wê bide diyarkirin. Di wê temenê de wê, 

karibê ji têgînên kirdeyên peyvan ew jî wê were fahmkirin weke ya bikê 

ku ew weke li kesê pêşî û ya dikê wê weke li kesê duyem wê bide 



   

 

69 

 

diyarkirin jî wê karibê wê fahmbikê bê. Ber ku wê di kirpendina xwe de 

wê weke têgînek dervî kes jî bi morfolojiyekê wê di xwe de wê bide 

diyarkirin. Wê dema ku wê ji ya yê pêşî bi ber yê duyem ve wê herê wê 

demê wê yê pêşî wê weke yê pêşî bi şûbje fahmdikê. Lê yê duyem wê 

weke yê wê dikê û na jî di kirdeya pêkhatinê de wê di de diyarkirin. Di 

awayekê de wê, mijare zaninê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê 

yê giring wê bi rewşên wê û hwd re wê karibê wê li ser wê bisekinê û wê 

di wê çerçoveyê de wê bi têgîna metafizikê re wê li wê bihizirê. .. 

   Di şêwayekê de wê weke ku wê were diyarkirn wê mijare metafîzîkê 

wê weke têgînek ku wê di demên hemdem de wê bi aliyên wê yên 

felsefeyî ên weke bi mijare gerdûnê, têgîna ´wîna azad´, aqil saf, têgînên 

weke zêhnê, cewherê û hwd re wê di rengekê de wê were lê hizirkirin. Di 

wê temenê de wê, direngekê de wê, weke ku wê ser wê were skein in wê 

mijare gûmanê wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê karibê wê 

fahmbikê û wê serênê ser ziman bê. Kant wê mijare metafizikê bi têgînên 

weke yên rewîstî û têgîna apriori a weke ya têgîna dervî azmûnê û hwd re 

wê li wê bihizirê û wê di wê de wê derfeta azmûnê wê hebê û an nebê wê 

bi rengekê de wê bi aqilê dahûr û yê sentetikî re wê bikê ku ew wê ser wê 

bisekinê û wê di şêwayekê de wê fahmbikê û wê werênê ser ziman. 

Spinoza wê têgîna piretikê wê bi awayekê wê ser wê bisekinê. Di wê 

nûqteyê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê 

temenê de wê di dewama wê de wê bikê ku ew wê fahmbikê û wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman bê. 

  Ji wê aliyê ve wê, dema ku em bahsa têgîna metafîzîkê wê bikin em 

nikarin bandûra felsefeya demên kevnera û bi teybetî a platon û 

aristoteles ji berçav dûr bikin. Di rengekê din de jî wê têgînên hizirkirinê 

wê di şêwayekê de wê weke ku wê were kê hizirkirin wê ev wê xwe di 

şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê fahmbikê û wê werênê ser 

ziman bê. Di xabata xwe ya bi navê Hebûn û Dem de, Heidegger 

kevneşopiya felsefî ya ku bi Platon dest pê kiriye û heta dema wî 

berdewam kiriye, vedikole. Ji ber ku ew di tevahiya jiyana xwe de bi 

pirsa "wateya hebûnê çi ye?" mijûl bû û kariyera xwe ya felsefî hema 

hema bi tevahî li dora têgeha hebûnê şekil da. Bi danîna pirsa hebûnê, 

Heidegger diyar dike ku şîroveyên xelet ên hebûnê werin hiştin û îdia 

dike ku ji nû ve formulekirina têgeha hebûnê gava herî girîng e di 



   

 

70 

 

eşkerekirina wateya hebûnê de. Li gorî wî, felsefe, ku bi Platon dest pê 

kiriye, têkiliya xwe bi hebûnê re winda kiriye. Ji ber vê yekê, ev girêdana 

di navbera felsefe û hebûnê de çawa çêbûye? "Felsefeya kevneşopî her 

gav, bêî ku pê bizanibe, kariye veguherînek ji 'hebûna hebûnê' ber bi 

'hebûnê' ve biafirîne. Hebûna hebûnê, ankû hebûn bi wateya herî giştî, 

her gav wekî hebûnek teqez (mutleq) an têgînek weke ya xwedê hatiye 

hizirîn. (Levinas 1996: 25). Bi vê veguherînê re, felsefe ji pirsîna hebûnê 

veguheriye pirsîna xwûdê, hebûna herî teqez. Li gorî Heidegger, ev ne 

felsefe ye lê metafizîk e. Heidegger wê dema ku wê bahsa hebûnê wê 

bikê wê di rengekê de wê weke ku wê werênê ser ziman wê di wê temenê 

de wê weke ew ya dervî mitolojiyê û hwd wê di rengekê de wê werênê 

ser ziman. Ew wê kirdeya mitolojiyê ku wê weke dervî felsefeyê wê bi 

aqilê felsefeyê wê çawa wê were lê hizirkirin wê dixwezê wê di rengekê 

de wê têgînek ontolojikî wê li wê bihizirê û wê di wê temenê de wê 

salixbikê. Di wê nûqteyê de wê salixkirina hebûnê wê weke mijarek pêşî 

bê wê were ditin ji hêla heidegger ve ku ew wê bi wê re wê, têgîna xwe 

ya metafîzîkî wê bi wê û di wê de wê bi têgîna hebûna pêşdikeve re wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê bixwezê wê di rengekê de wê werênê ser 

ziman. Mijare hebûnê wê di wê temenê de wê çawa wê were fahmkirin 

wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê weke 

alliyekê wê yê giring wê weke karibê wê di wê temenê de wê di rengekê 

de wê bi wê re wê fahmibkê û wê karibê wê di rengekê de wê werênê ser 

ziman. Li ser wê re li gorî wî, "[…] hemî ontolojî di bingeh de kor û ji 

armanca xwe ya bingehîn dûr dimînin heya ku ew pêşî wateya hebûnê bi 

têra xwe ronî nekin û vê ronîkirinê wekî peywirek bingehîn negirin" 

(Heidegger 1927: 11). Ji ber vê yekê, gelo ji bo ontolojiyê ji armanca 

xwe ya orîjînal dûrketin tê çi wateyê? Li vir, pêvajoya korbûna 

ontolojiyê, ku bi veguherînek ji hebûnê ber bi hebûnê ve dest pê dike, bi 

metafizîkê berdewam dike. Di vê çarçoveyê de, Heidegger armanc dike 

ku felsefeyek rastîn a li ser bingeha ontolojiyê ava bike, ku têgihîştina 

metafizîkî ya hebûnê ya navendî-mijarê ya kevneşopiya Kartezyenî, ku bi 

Platon û Arîstoteles dest pê kir, biguhezîne. 

    Di xebata xwe ya bi navê "Metafizîk çi ye?" de, Heidegger dibêje ku 

felsefe danîna metafizîkê di tevgerê de ye, di heman demê de rexne li 

tevahiya kevneşopiya felsefî ya Rojavayî ya ku beriya wî hatiye dike. Ji 

hêla etîmolojîk ve, metafizîk ji peyvên Yewnanî "meta", ku tê wateya 

wêdetir û piştî, û "phyusika", ku tê wateya xweza û cîhana xwezayî, tê 

wergirtin. Bi gotineke din, metafizîk tê wateya derbasbûna ji xweza û 



   

 

71 

 

cîhana xwezayî, mayîna li derveyî xwezayê. Di vê çarçovê de, li gorî 

Heidegger, "Metafizîk tê wateya lêkolîna tiştên ku li derveyî tiştên heyî 

ne da ku tiştên heyî vegerînin hişê wekî ku ew heye û di gerdûnîbûna 

xwe de" (Heidegger 1929: 51). 

  Heidegger dibêje ku bi qutbûna têkiliya felsefeyê bi hebûnê re, pirsîna 

tiştên ku hene li şûna hebûnê dest pê kir, û bi vî rengî pêvajoya 

tevlihevbûna felsefeyê di metafizîkê de dest pê kir. Heidegger vê gotina 

balkêş di derbarê girîngiya hebûnê de pêşkêş dike û rexne li ramana piştî-

Platonîk a li ser hebûnê digire: "Vê pirsê jiyan da lêkolînên Platon û 

Arîstoteles. Lê piştî wan, pirsa hebûnê bêdeng ma, di wateya ku pirsa 

tematîk a lêpirsînek rastîn bû" (holt 2010). Li vir, Heidegger, balê 

dikişîne ser wê rastiyê ku xala destpêkê ya Platon û Arîstoteles di rastiyê 

de pirsa hebûnê ye, dû re dibêje ku hebûn bi berhemên Platon û 

Arîstoteles bêdeng dibe, û dide xuyakirin ku ev bêdengî di rastiyê de 

encama pirsa ku hebûn bi hebûnê ve tê guhertin e, û bi vî rengî ew îdîa 

dike ku hebûn dest pê dike ku were jibîrkirin.  

  Hebûn, piştî ku bêdeng bûye, xwe wekî hebûn teslîmî avên sar ên 

metafizîkê kiriye, û felsefe dest pê kiriye ku ji mijara xwe dûr bikeve. 

Heidegger, îdîa dike ku ramana metafizîkî wekî encama veguherînek ji 

hebûnê ber bi hebûnê di dîroka felsefeyê de dest pê kiriye, têkiliya di 

navbera pirsa hebûnê û metafizîkê de li Platon û Arîstoteles bi van 

îfadeyan rave dike: Sedema herî bilind û yekem ji hêla Platon û ji ber vê 

yekê Arîstoteles ve wekî Xwedê tê binavkirin. Hizirîna li ser Hebûna 

hebûnan, bi şîrovekirina hebûnê wekî ideeyê, metafizîk e, û metafizîk 

teolojîk e. Li vir, teolojî tê wateya şîrovekirina "sedema" hebûnan wekî 

Xwedê, û bicihkirina Hebûnê di nav vê sedemê de. (Williams 1977: 5)   

   Bi destpêka hizirkirina li ser hebûna hebûnê re, hizra hebûna bilind 

derket holê, û Platon û Arîstoteles, û heta ramanwerên piştî wan, hewl 

dan ku vê hizra hebûna bilind di têgeha Xwedê de bingeh bikin. Ji ber ku 

her çend têgeha Xwedê, bi pênaseyê, hebûna bilind nîşan dide jî, ev fikra 

hebûna bilind di rastiyê de destpêka dûrketinek ji qada orîjînal a felsefe û 

ontolojiyê nîşan da. Bi gotineke din, li gorî Heidegger, bersivên ku ji 

pirsa hebûnê re hatine dayîn, ku pirsa herî bingehîn a ontolojiyê ye, di 

nav dîroka 'bi navê' felsefeyê de, wekî Îdea û Xwedê, ew ji felsefeyê 

derxistine û veguherandine metafîzîkê. Li gorî Heidegger, pirsa hebûnê, 

ku di vê kevneşopiyê de tê pirsîn, divê wekî Onto-Teolojî were 

pênasekirin ne wekî ontolojî. Ankû, bersivên ku ji pirsa hebûnê re hatine 

dayîn, ku pirsa orîjînal a ontolojiyê ye, ku ji Platon dest pê dike, dest pê 



   

 

72 

 

kir ku bi metafîzîk, ankû teolojî, ne wekî ontolojîk werin pêşwazîkirin. 

Di dîroka felsefeyê de, em dikarin bi zelalî bibînin ka çawa hewl hatine 

dayîn ku hebûn bi rêya têgehên metafizîkî were fahmkirin, bi rêya vê 

gotinê: "Hebûn" di seranserê dîroka felsefeyê de bi wateyên cûrbecûr 

hatiye şîrovekirin, wek Yek, Logos, Îdea, Ousia, Madde, Cogito, win, 

xwe, giyan, û hwd, Lêbelê, ev hemû wateyan nikarin wateya ontolojîk a 

teqez û sereke ya "Hebûnê" bidin. "Hebûnê" bi têgehên metafizîkî rave 

kirin, û bûn sedema ku ew wateya wê ya cûr bi bê cûr were fahmkirin. Di 

wê temenê de wê mijare hebûnê wê çi bê wê di wê temenê de wê, di wê 

rengê de wê, çi bê wê di wê rewşa  ku Heidegger li wê dihizirê jî wê, di 

rengekê de wê, dîsa tevi ku ew gelek têgîn û navan rêz dikê jî wê weke 

bênav û bersiv dîsa dihêlê. Li vir li hebûnekê lêgerin wê bi serê xwe wê 

weke aliyekê wê yê giring bê ku mirov wê kkaribê wê di rengekê de wê 

bi wê re wê li wê bihizirê bê. Mijare hebûnê wê weke mijare teybet ku 

wê, di wê temenê de wê, di heyina heyi û diji ji jiyaniya wê de wê 

hertimî wê weke ku wê bibê. Di wê temenê de wê salixkirina wê, di wê 

temenê de wê, ti carî wê weke li gorî wê, di nûqteyekê de wê bi 

hevbeşîyekê wê nebê. 

  Têgînên weke yên xwûdê wê di rengekê de wê, di wateyekê de wê di 

warê têgîna hebûnê de wê weke ku wê di wê nûqteyê de wê karibê wê 

fahmbikê bê. Di nûqteyê de wê salixkirin û fahmkirina wê de wê weke 

aliyekê wê yê ku mirov wê kkaribê wê di şêwayek de wê bi wê re wê di 

fahmbikê û an bikeve nava hewldana wê fahmkirina wê de jî. Di wê 

temenê de êw navê xwûdê bi gelek navan û an ´sifatan´ derketina li holê 

û di renge bernemeyên cûr bê cûr ên pêşkêşkirina li jiyanê jî wê weke ku 

wê rastiyê wê bi xwe re wê di şêwayekê de wê bide diyarkirin. Di nava 

têgîna hebûnê û heyinê de mijare fahmkirinê de wê bi qasî wê û ji wê 

zêdetir û wêdetirî jî wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke 

karibê wê di wê temenê de wê fahmibkê û wê werênê ser ziman bê.  

  Heidegger hewldana wî ya fahmkirinê a di yekitiyek ontolojikî de wê, 

di rengekê de wê metafîzîka wî çend ku ew hewl dide jiyanî bikê jî wê 

weke ji yanê wê di rengekê de wê weke dûr bikê. Bi teybetî wê têgîna 

hebûnê a di dema felsefeyê û an ´berê felsefeyê´ ku ew di rengekê de wê 

weke ´dibê mijare fahmkirinên mitolojiyê´ jî wê di wê rengê de wê weke 

ku wê bi wê re wê li wê bihizirê û lê wê weke têgînek dervî wê jî wê di 

rengekê de wê weke ku wê li wê bihizirê. Mitoloji wê weke demek 



   

 

73 

 

fahmkirinê a wê fahmkirinê bi pêvajoyek wê ya ku ew dibê re wê weke 

di şêwayekê de wê fahmbikê û wê karibê wê werênê ser ziman bê. 

   Ji wê aliyê ve wê razberkirina di razberiya wê de wê dema ku ew dikê 

wê di têgîna weke ´bûyîna mijare fahmkirina mitolojiyê a fahmkirinê´ de 

û an weke ´bûyiya mijare felsefeyê a fahmkirinê´ de wê weke di rengekê 

de wê li wê bihizirê. Di wê nûqteyê de wê têgîna metafîzîkê wê, di 

rengekê de wê, dervî felsefeyê wê çawa wê karibê wê fahmbikê bê. Di 

wê nûqteyê de wê, di rengekê de wê dema ku em felsefeyê wê weke 

têgînek weke ku ew bi wê dihê salixkirin weke mijarek fahmkirinê wê di 

rengekê de wê weke aluyekê wê yê giring wê weke karibê wê di wê 

temenê de wê di şêwayekê de wê bi wê re wê fahmbikê û wê karibê wê 

di şêwayekê de wê bi wê re wê werênê ser ziman bê.  

   Li vir wê weke hebûnek ku ew dervî hebûna ku ew dihê tefkirin wê di 

rengekê de wê li wê were lê hizirkirin. Di mijare hebûna hebûnê de wê 

razberiya razberê wê di wê temenê de wê bi encamên wê yên hizirkirinê 

û hwd re wwê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê 

weke karibê wê di wê temenê de wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê 

karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê bi wê re 

wê li wê bihizirê. Mijare felsefeyê wê di rengekê de wê, hertimî wê weke 

mijarek giring wê di rengekê de wê weke xwe di şêwayekê de wê bi wê 

re wê di rengekê de wê bide diyarkirin. Felsefe wê, di wê temenê de wê, 

di rengekê de wê weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman. Di 

wê nûqteyê de wê, derxistina têgîna metafîzîkê dervi felsefeyê wê di wê 

temenê de wê weke aliyekê wê yê ku ew wê di wê temenê de wê bi wê re 

wê li wê bihizirê bê. Di wê nûqteyê de wê, hebûna hebûnê wê dervî 

têgîna xwûdê wê weke têgînek xwûdê jî wê di rengekê de wê dide 

diyarkirin û di şêwayekê ku wê weke biwate kiriya û an salixkiriya bi 

xosleyên bûyinê û salixkirin û fahmkirina wan a di jiyanê de re wê weke 

aliyekê wê yê ku wê bi wê re wê weke li wê were lê hizirkirin. Mijare 

metafîzîkê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê 

weke karibê wê di wê temenê de wê fahmbikê û wê karibê wê werênê ser 

ziman bê. Di mijare fahmkirinê de wê çawa wê were fahmkirin wê weke 

aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser 

ziman bê. Mijare hebûnê wê, di wê temenê de wê, bi pêvajoyek weke 

bûyinê, pêşketinê, heyin û neyinê re wê di rengekê de wê weke aliyekê 

wê yê din ê ku mirov wê karibê wê ji hinek aliyan ve wê di wê temenê de 

wê fahmbikê û wê karibê wê werênê ser ziman bê. Ev jî wê weke aliyekê 

wê yê din bê ku mirov wê karibê wê di wê temen de wê di rengekê de wê 



   

 

74 

 

bi wê re wê li wê bihizirê û wê weke karibê wê fahmbikê û wê di rengekê 

de wê werênê ser ziman bê.   

  . 

  Mirovati, azmûn û metefizik 

  Têgîna mirovatiyê wê weke aliyekê wê yê giring wê weke pêwîst bê ku 

wê hinekê wê ser wê bisekinê bê. Di wê nûqteyê de wê mijare têgîna 

mirovatiyê û metafizikê wê di şêwayekê de wê dema ku em lê bipirsin 

wê, di wê temenê de wê karibê wê di wê temenê de wê li wê bihizirê. Di 

rengekê de wê, di wê nûqteyê de wê mijare gotina mirovatiyê û ya 

hebûnê wê di wê nûqteyê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke 

pêwîst bê ku wê hinekê wêê bi hev re wê fahmbikê bê. Ya mirovatiyê wê 

di rengekê de wê weke di wê wê têgîna hebûnê wê weke hebê. 

  Di wê nûqteyê de wê dikarê wê werênê ser ziman ku wê di wê temenê 

de wê werênê ser ziman ku wê têgîna mirovatiyê wê dikarê wê hinek 

morfolojiyekê wê ser wê re wê bikê. Di wê nûqteyê de wê, di rengekê de 

wê di xwe de wê bûyina wê û ji xwe bûyina wê weke du aliyên di 

dewama wê de wê weke ku wê kkaribê di wê temenê de wê di rengekê de 

wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê bê. Ev jî wê 

weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê fahmbikê bê. 

  Di têgîna hebûnê de wê lêpirsinên weke mijare mirov û mirovbûnê û an 

mirovatiyê û hwd wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê ku mirov 

karibê wê di şêwayekê de wê werênê ser ziman bê. Wê dema ku em 

dibêjin di sokrat, platon û an aristoteles de mirovîtî, mirovbûn û an 

mirovati wê hebin wê di wê nûqteyê de wê weke aliyekê wê yê giring wê 

weke karibê wê di şêwayekê de wê bi wê re wê werênê ser ziman bê. Di 

wê nûqteyê de wê di hebûna sokrates, platon û an aristoteles de lêgerina 

mirovtiyê wê hebê. Lê di wê nûqteyê de wê weke aliyekê wê yê giring 

wê weke karibê wê fahmbikê ku wê têgîna aristoteles jî, platon jî û 

sokrates jî wê weke bi mirovbûna xwe re wê ji aliyê ve wê di rengekê de 

wê ji aliyê din ve wê beremberê gotina mirovtiyê çûnê re wê 

salixkirinekê wê weke di rengekê de wê weke ku wê bikin. Di têgîna 

mirov de wê, her mirovek wê demê wê weke sokrates, platon, aristoteles 

û hwd wê hebê û her yek wê bi bûna xwe û kûrbûna xwe re wê rewşek 

wê ya ku mirov wê bi pêvajoya wê ya pêşketinê re wê, di rengekê de wê 

weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di çerçoveya têgîna xwe afirandinê de wê di wê temenê de wê karibê 

wê ji aliyê ve jî wê empatiyekê wê çêbikê û wê werênê ser ziman. Minaq 

wê zerdeşt wê weke mirovek bê. Ew di xwe de dihizirê û bi hizir û an 



   

 

75 

 

zêhn a. Di wê temenê de ew wê weke mirovekê di xwe de bi hizira û 

dihizirê û di fahmkirina xwe de wê kûrbibê. Her wusa sokrates jî wê 

mirovek bê û di dihizirê bê û di hizra xwe de wê kûr bibê. Bi heman 

rengê em dikarin bi platon û Arisoteles re jî wê li wê bihizirin. Ev wê, di 

wê çerçoveya wê têgîna mirovatiyê de wê weke aliyên ku ew di wê de 

dihên hizirkirin, bên hizirkirin û an hatina hizirkirin bin. Ji wê aliyê ve 

wê, temenekê bingihînî ê bi têgîna dîrokê jî wê di wê temenê de wê di 

rengek de wê bi wê re wê bibê û wê werênê ser ziman. Ji wê aliyê ve wê 

elementa hizirkirinê wê di wê çerçoveyê de wê fêrsek fahmkirinê a 

afriner wê bihawênê ku wê di wê temenê de wê di têgîna hebûnê de wê 

weke bi berfirehbûn û kûrbûnê re wê bi wê re wê karibê wê fahmbikê û 

wê werênê ser ziman bê. 

   Di wê temenê de wê weke aliyek wê yê din jî wê weke karibê wê di wê 

temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke 

karibê wê werênê ser ziman ku wê di rengekê de wê di dîmenekê hebûna 

hizirkirinê de ser wê re di dewama wê de wê hizirkirinek din wê 

pêşxistina wê weke aliyekê wê yê din ê afrîner bê. Ev wê, dîmenekê 

komplike û berfireh û kûr ê zêhnî û metafizikî jî wê weke ku wê bi xwe 

re wê li wê sere lê hizirkirin. 

  Di rengekê de wê, di wê temenê de wê ev hizra me wê bikê ku ew 

bigihijê ya rastiyê û an têgîna pêşarojê. Di wê temenê de wê ev rewşa wê 

di rengeklê de wê weke aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di wê 

çerçoveyê de wê bi wê re wê li wê bihizirê bê. 

  Weke aliyekê wê yê din jî wê karibê wê di wê temenê de wê werênê ser 

ziman ku wê têgîna bûyinê û hebûnê wê di wê nûqteyê de wê weke di 

zikhev de wê dîmenê wê hebûn û afirîna wê a weke di xwe de û an bi 

xwe ku ew dide diyarkirin wê karibê wê werênê ser ziman. Lê evc dikarê 

wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê 

di wê temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke 

karibê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di rengekê 

de wê weke karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Wê jî dikarê wê werênê ser ziman ku wê dîmenê bûyinê wê, di hebûnê 

de wê xwe bide diyarkirin. Lê yê hebûnê jî wê di rengekê de wê weke ku 

wê di şêwayekê de wê weke ku wê bide diyarkirin bê. Di rengekê de wê, 

di şêwayekê de wê di wê têgîna metafizikê de wê bi wê re wê weke 

karibê bigihijê ya weke xwe û an cûreyê xwe. Ev wê di dîmenê pêşî de 

wê weke ku wê xwe bide diyarkirin. Lê ev di xwe de wê ji wê têgîna xwe 



   

 

76 

 

ya cûreyê xwe wê weke derbas dibê. Arisoteles wê di rengekê de wê 

weke ku wê bixwezê di têgîna ´gûharina formê´ de wê di rengekê de wê 

weke ku wê werênê ser ziman. Her çendî ku wê mijare gûharina formê 

wê weke têgînek bi pirsgirêkê a di fahmkiriinê de wê bi wî re wê weke 

xwe bide diyarkirin jî lê wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê bi pêvajoya gûharinê wê di rengekê de wê weke karibê wê li 

wê bihizirê bê. 

  Di wê çavkaniya hebûnê wê di wê temenê de wê, bi xwe re bê. Lê ev 

hebûn wê bi xwe re wê çawa wê xwediyê wê têgîna heyina heyi û an di 

wê temenê de wê çawa wê bibê wê weke aliyekê wê yê ku wê ser 

fahmkirina wê were sekin in. Di wê temenê de wê dikarê wê werênê ser 

ziman ku wê têgîna hebûnê û çavkaniya wê di wê temenê de wê, di 

rengekê de wê heyina hebûna afrîner jî wê bi wê re wê weke aliyekê wê 

yê ku mirov wê karibê wê li wê bihizirê bê. 

  Hebûn bi awayekê di wê temenê wê yê bûyin û hebûnê de wê weke bi 

dualiteyekê wê bibê. Weke çawa wê hebûn bi bûyinê wê bibê wê bûyin jî 

wê bi hebûnê wê hebê. Di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

aliyekê wê yê ku wê di wê temenê de wê, têgînekê de wê xwe bi wê re 

wê di rengekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Wê jî dikarê wê werênê 

ser ziman ku wê mijare hebûnê wê xwe di rengekê de wê weke ku wê bi 

wê re wê bide diyarkirin. Lê di wê nûqteyê de wê ev dîmenê wê weke bi 

dualiteya bûn û hebûnê re wê, werênê ser ziman wê tenê wê weke 

dîmenekê wê bê. Dîmenê din jî wê di wê nûqteyê de wê bi rewşa wê ya 

heyinê ku wê di wê temenê de wê çawa wê hebê re wê, di wê temenê de 

wê weke aliyekkê wê yê ku mirov wê karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Di asta dawî de wê dîmenê dawî de wê, rewşa di ya bûyî de wê bûn wê 

weke aliyekê wê yê din wê xwe di wê nûqteyê de wê bide diyarkirin. Wê 

dema ku ez li wê dîmenê wê yê dide li der dihizirim wê têgîna Lavinas a 

weke di rûyê din de´ wê weke ku wê xwe bide diyarkirin re wê weke 

aliyekê wê dîmenekê fahmkirinê wê weke ku wê xwe di wê nûqteyê de 

wê weke ku wê bide diyarkirin. 

  Lévinas di berfirehkirina fenomenolojiya Husserl û Heidegger de xebitî. 

Ev yek bi taybetî di berhemên wî yên destpêkê de diyar e, û wî pêşî wekî 

şîrovekarekî li ser Husserl navdar bû. Di salên 1950-an de, wî bi awayekî 

cidî dest bi xebata li ser formulekirina etîka xwe ya felsefî ya xwemal kir 

bi armanca derbasbûna ji bêalîbûna exlaqî ya ontolojiya kevneşopî. 

  Berhema sereke ya yekem a Levinas, ´Totalité et infini (1961)´, di nav 

tiştên din de, ji ramana diyalogî ya Franz Rosenzweig û Martin Buber 



   

 

77 

 

wek îlham girtiye. Li vir ew wekî xala destpêkê hevdîtina me ya rû bi rû 

bi ´yê din´ re digire. Berhem bi navê "gotarek li ser derve" hatiye 

binavkirin, û xala navendî ev e ku em nikarin bi lêgerîna di hundurê xwe 

de kifş bikin ka mirov çi ye, lê tenê di hevdîtina bi mirovekî din re ku 

wekî rûyek bi me re hevdîtin dike. Bi kevneşopî, ontolojî hewl daye ku di 

rastiyê de tevahîyek bibîne, û Hegel mînaqa herî zelal a vê yekê ye. 

Søren Kierkegaard îdîa dike ku mijara takekesî bi vî rengî nayê 

fahmkirin. Lévinas di vê xalê de bi Kierkegaard re nêzî hev e, lê îdîa dike 

ku yê din, mirovê din e ku ew ji tevahîyê diteqe. 

  Ev têkiliya bi yê din re bingeha etîka Lévinas e. Etîk wekî dîsîplîna 

bingehîn a felsefeyê a pêşî dihê hesibandin, û ji ber vê yekê Lévinas 

felsefeya xwe wekî etîka bingehîn bi nav dike, berevajî ontolojiya 

bingehîn a Heidegger. Van ramanan di xebata wî ya duyemîn a mezin, 

´Autrement qu'etre ou au-delà de l'essence (1974)´ de berdewam kirin. Ji 

bilî berhemên wî yên felsefî, divê şîroveyên wî yên li ser nivîsên Cihûyan 

jî werin behs kirin. Girêdanek wan a zelal bi berhemên wî yên felsefî re 

heye, lê Lévinas bi xwe qet hewl neda ku entegrasyonek sîstematîk a van 

her du aliyên li nava ramana xwe bike.  

  Di wê nûqteyê de wê di rengekê de wê di wê nûqteyê de wê yê din wê 

di rengekê de wê, dema ku ez di çerçoveya vê şîroveya xwe de wê di 

rengekê de wê, bi temen bikin wê di kirdeya bûn û hebûnê de wê, têgîna 

´he´ (he wê gelek rewşên wên bi rêzimanî ên weke bi tawandinê û ên 

weke hî, hê, hi û hwd re jî wê di wê morfolojiyê de ku wê karibê were lê 

hizirkirin wê karibin werina tefkirkirin) ku wê weke di kurdî de wê were 

wateya ya heyi û an kirdeyek bi wê rengê a bi fahmkiirnê li gotina bûnê 

wê bikê wê di têgînekê de wê rengekê fahmbikê wê bide me. Wê demê 

wê bûnê wê bikê weke bi hebûn û an wê, di rengekê de wê weke têgînek 

diyarî wê di şêwayekê de wê weke ku wê di fahmkirinê de wê bide me. 

Di wê nûqteyê de wê di şêwayekê de wê, têgîna bûn û hebûn wê di 

şêwayekê de wê, di aliyê pêşî de wê weke bi bûnê´ û ku ew weke rûdide 

û an dihê û dibê wê, piştî wê ya ku ew bû wê weke di kirdeya ´he´ de wê 

bi wê rengê bûnê ku ew wê weke di wê de wê weke salixkirinekê wê bi 

xwe re wê bide diyarkirin wê werênê ser ziman.  

  Ji wê aliyê ve wê, ev têgîn wê mijare bûn û hebûn wê, di wê temenê de 

wê, di morfolojiyekê de wê têgînek wê di rengekê de wê ya ku ew bû ku 

ew weke heya wê, di wê temenê de wê bide diyarkirin. Ji ya ku ew heya 

wê, di wê temenê de wê, têgînek wê weke bûnê wê bidesst bixê lê wê 

piştî wê, heyinê ku ew wê li wê bihizirê wê di asta duyem û an piştî 



   

 

78 

 

heyinê de wê bûn wê bi lêvkirina wê kirdeyek din a weke bi ya bûyî re 

wê, di xwe de wê ji ya berê ku ew bi bûnê re dihê û dibê wê cihê wê 

weke ku wê li xwe wê zêde bikê ku wê karibê wê, di wê temenê de wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê fahmbikê û 

wê di wê temneê de wê di rengekê de wê werênê ser ziman bê. Li vir wê 

wê, bûn wê weke pêvajoyek weke rûdanê wê xwe di rengekê de wê bibê 

û ev pêvajo wê bi encama ya heyinê ku wê piştre wê weke bi têgîna 

hebûnê re wê were diyarkirin wê xwe bide diyarkirin. Di aslê xwe de wê, 

têgîna hebûnê wê piştî ya dibê weke êdî heyi wê hinek kirdeyên din ên 

fahmkirinê wê weke ku wê bi xwe re wê, di wê nûqtê de wê weke ku wê 

bide diyarkirin. Ev jî wê di wê temenê de wê, çerçoveyek wê weke ji 

bûnê li hebûnê wê di morfolojiya xwe ya zimanî de wê hem wê weke bi 

pêvajoyek bûyinê wê çendî wê werênê ser ziman lê wê wekî din wê di 

dewama wê de wê weke aliyekê wê yê duyem jî wê weke aliyekê wê yê 

ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê fahmbikê 

û wê werênê ser ziman ku wê di têgîna kirdeya gotinê a bûnê bi têgîna 

´bûyî´ re wê, fêrsek fahmkirinê a hebûna heyi, bûyi, û ku mirov êdî wê 

karibê wê bahsa wê bikê ku ew heya wê bikê wê di têgînek fahmkirinê de 

wê xwe di rengekê de wê bide diyarkirin bê. 

. 

  Metafika hebûnê 

  Metafizkka hebûnê wê weke aliyekê wê yê giring wê di demên hemdem 

de wê weke çerçoveyek fahmkirinê wê pêşkeve û wê derkeve li pêş. Di 

wê çerçoveyê de wê, mijare di nava ya şenber û ya razber de wê hinekê jî 

wê di temenê fahmkirinê de wê bi wê re wê di rengekê de wê were dîtin 

ku wê were lê hizirkirin. Filosofên dema hemdem wê dema ku wê bahsa 

wê bikin wê têgîna metafizikê wê di wê temenê de wê weke pîvanekê ku 

wê li berçav bigirin wê têgîna weke ya diyar û ya nediyar, ya şenber û ya 

razber û ya rasyona û ya irrasyonal û an ya dikarê were derkkirin û ya 

nikaribê were derkkirin û hwd re wê di rengekê de wê bi wê re wê were 

fahmkirin û wê li wê were lê hizirkirin. 

  Di wê nûqteyê de wê mijare têgîna hebûnê wê di wê temenê de wê di 

rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê ser wê bi wê re wê were lê 

hizirkirin û wê ev hebûn wê çawa wê were diyarkirin û an salixkirin wê 

weke mijare felsefeyê a demên hemdem jî wê di rengekê de wê weke ku 

wê biafirênê bê. Di wê temenê de wê dikarê wê di rengekê de wê weke 

ku wê bi wê re wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di 



   

 

79 

 

şêwayekê de wê weke karibê wê di dewama wê de wê bi wê re wê di 

rengekê de wê werênê ser ziman bê. 

  Mijare hebûnê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê giring wê di 

wê de wê kûrbûnê û wê bêsînoriya wê weke nişanaka fahmkirinek 

metafizikî wê di wê temenê de wê were diyarkirin. Ji wê aliyê ve 

metafizîk, bi têgîna felsefeyê ye ku behsa "ji fîzîkê wêdetir" dike, hebûnê 

bi xwe, prensîbên wê yên bingehîn, xwezayê û rastiyên herî kûr ên 

gerdûnê vedikole; bi kurtasî, ew pirsa "Hebûna tiştekî tê çi wateyê?" 

dipirse û rastiya rastîn û sedemên pêşîn ên li pişt xuyabûnê vedikole. Ev 

qad têgehên wekî hebûn, gerdûn, dem, feza, Xwedê û giyan vedikole, û 

pir caran bi heman rengî bi ontolojiyê (zanista hebûnê) re tê bikar hanîn, 

lê metafizîk di çarçoveyek berfirehtir de ye. 

  Di demên felsefeyê de wê lêpirsina ser metafizkê wê beremberê têgîna 

´fizikê´ wê weke ya dervî fizikê û an ji wê wêdetirî wê weke ku wê bi wê 

re wê were lê hizirkirin. Di wê temenê de wê ya ku wê dervî fizikê wê çi 

bê wê bi wê re wê were lê hizirkirin. Ya dervî fizikê wê hemû têgîn û 

fahmkirinên en b xosletên fizikî weke hiş, fahmkirin, giyan, têgînên weke 

bi aqili kiu mirov wê bi zêhni bihizirê û wan fahmbikê û hwd wê hemû di 

wê temenê û çerçoveyê de wê weke aliyên ku wê karibê wê li wê were lê 

hizirkirin. Di wê temenê de lê wê dema ku em bi gotinek weke ya 

´metafizika hebûnê´ re wê dihênina ser ziman wê hinek wateyên wê yên 

cihê wê di rengekê de wê weke ku wê xwe di şêwayekê de wê weke ku 

wê bide diyarkirin. Di têgînek ku em bi wê re empatiyekê wê dênin wê 

demê em dikarin wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring 

wê weke karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman ku wê di wê temenê 

de wê xwe di şêwayekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Ya ku wê di 

wê temenê de ku em bi empatiya têgîna fizikê û metafizikê wê weke ji 

wê ya wêdetir wê werênê ser ziman û an ji têgîna ya dervî wê fahmbikê 

wê demê wê wateyek weke dervî hebûnê û ya ji hebûnê wêdetir jî wê di 

rengekê de wê weke karibê bi morfolojiyek fahmkirinê ji wê gotinê xwe 

di rengekê de ew bide diyarkirin û wê weke karibê wê di wê temenê de 

wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê fahmbikê û wê weke karibê 

wê werênê ser ziman bê.  

  Di wê temenê de wê bi xwezayî wê têgînên weke ontolojiyê wê 

wateyek ji wê jî ên cihê wê weke karibin bistênin. Wê demê wê demê ku 

em têgîna hebûnê bi têgîna ontolojiyê û hwd re wê di sînorê wê de wê 

weke aliyekê wê yê din ê giring wê karibê wê werênê ser ziman wê di wê 

temenê de wê weke aliyekê wê ku mirov wê karibê wê di wê temenê de 



   

 

80 

 

wê werênê ser ziman wê xwe di wê şêwayekê de wê weke ku wê bide 

diyarkirin. Minaq wê, ontoloiji wê demê wê ya ji wê têgîna ku wê 

metafizik wê bi wê ji hebûnê wêdetirî wê weke ku wê bibê wê demê wê 

ontoloiji ya ne ji wê wêdetirî wê bi têgînek weke ya ku em dikarin wê di 

rengek de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê weke karibê wê di 

wêtemenê de wê bi wê re wê di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê li 

wê bihizirê û wê weke karibê wê fahmbikê bê. 

  Di wê nûqteyê de wê metafizik wê di şêwayekê de wê weke têgînek 

gerdûnî de wê weke qalikekê berfirehbûyi û an navarokek ku ew di wê de 

wê weke bi têgînî heya û dikarê wê di rengekê de wê kifşbikê lê ew ku 

dervî fahmkirina me dimênê wê di şêwayekê de wê weke bi dîmenek 

fahmkirinê wê xwe di rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê di rengekê 

de wê weke ku wê bide diyarkirin. 

  Di wê nûqteyê de wê jî dikarê wê werînê ser ziman ku wê mijare 

metafizikê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring êw 

weke karibê wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke 

karibê wê fahmibkê û wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke 

karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. 

  Di wê temenê de wê, têgînek weke ya ku wê di rengekê de wê weke ku 

wê, leibniz wê weke kirdeya ku ew li hebûnê dihizirê û an wê Spinoza 

wê bi têgîna weke ya tozê û an cewherê re wê di rengekê de wê li wê 

bihizirê û wê werênê ser ziman. Descartes wê di dîmenekê wê weke hişê 

di xwe de wê dibê re wê dîmenekê bi hizirkirinê wê bixwezê ku ew di 

rengekê de wê werênê ser ziman. Lê deacartes dikê ku ew dîmenekê 

epistemolojikî li şûna ya têgîna ontolojiyê li wê bikê û ew bi wê 

fahmibkê. Kartezyani wê di rengekê de wê ew wê têgîna epistemikî wê bi 

ber têgînek ontolojiyî de wê bikin ku ew wê bidin birin û wê di wê 

temenê de wê bi hewldanê kifşkirina xwûdayek afrîner û an dihizirê û her 

tiştê weke dide diyarkirin û an ji wî û hizra wî weke tozekê tişt diafirê ku 

ew li wê bihizirin re wê bikin ku ew dîmenekê din ê cihê bi wê 

fahmkirina wê re wê werênina ser ziman. 

  Felsefeya serdema navin wê weke ku wê mirov wê dibînê wê di demên 

xwe yên hizirkirinê de wê bikê ku ew bi temenekê aqili wê bikê û wê di 

wê temenê de wê têgîna rasyonalizekirinê bi aqil û hizirkirinê wê weke 

dîmenekê ku ew bi wê dikê ku ew bigihijê hinek argûmanên bi wê 

kifşkirinê. Di wê temenê de wê, di destpêka hizirkirinên weke thomasê 

aqinayî û heta hinekê deacartes jî wê di wê temenê de wê têgîna 

rasyonalismê wê weke dîmenekê ku wê bi aqil me bigihênê hinek birhan 



   

 

81 

 

û an argûmanê di derbarê hebûnê de ku ew bi wê re wê li wê bihizirin. 

Wê dema ku ew bi gotina weke bi aqil bi temenkirinê wê bi wê li wê 

bihizirin wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê bi hizirkirinê wê di 

wê çerçoveyê de wê di şêwayekê de wê weke ku wê bikin ku ew wê di 

wê temenê de wê werênê ser ziman. Di wê nûqteyê de suhrewerdî weke 

filosofekê kurd ê islamî wê di rengekê de wê bixwezê ku ew wê di wê 

temenlê de wê bi çavkaniya aqilê razberiyê ku ew bi wê razbariyê ew 

razberiya xwe diafirênê re wê, di rengekê de wê biafirênê. Ber vê yekê 

ew wê weke gavekê weke ser ya razber û an ya razber ku ew ji xwe 

derbas bûyî û ew dihizirê û weke nûqte, toz, û cewherekê wê diafirênê 

wê di rengekê de wênê ser ziman. Ew wê nûqteya sêyem a asta herî 

bilind wê dema ku wê şîrovebikê wê li bin wê aqilê razber wê weke ji 

fahmkirina ya kirin û an piretika jiyanê û jiyankirinê wê bikê ku ew li wê 

bigihijê û wê weke ew aqilê li wê gihiştî ê ku ew dikarê fahmbikê û an 

xwe fahmbikê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê werênê ser 

ziman. Di têgîna aqilê razber de wê têgînek li xwe têr û an têrbûnê wê bi 

wê re wê weke ku wê bi wê re wê di wê temenê de wê weke ku ew li wê 

bihizirê û wê bixwezê ku ew wê di wê temenê û şêwayekê de wê werênê 

ser ziman. Di wê rewşê de wê têgîna razberiyê wê weke rewşek derketina 

li ser asta ya aqilê jiyanê re wê bi fahmkirinê û an weke hişê wê 

fahmkirinê û aqilê wê yê jiyanî ê di derbarê wê de û an weke fahmkirinek 

bi hiş ser wê re ku ew dikarê wê aqilê bi encamên wê fahmbikê re wê di 

şêwayekê de wê weke ku wê bikê ku ew wê werênê ser ziman. Di wê 

temenê de wê di wê temenê de wê ew wê di wî nûqteyê de wê aqilê 

razber wê weke temenê afrîner û dikarê xwe bide diyarkirin re wê di wê 

temenê de wê weke ku wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê bikê ku ew wê 

werênê ser ziman. Di wê temenê de wê her sê mertebe û an pîvanên aqili 

wê çawa bin wê di dewama wê de wê weke ku wê pêwîst bê ew hinekê 

din ser wê were sekin in. 

  Minaq li gorî Heidegger kevneşopiya metafizîkî ya ku bi Platon û 

Arîstoteles, Descartes dest pê kiriye bi felsefeya xwe gihiştiye zerweyê. 

Ji bo rastiya di serdema beriya Sokratî de derkeve holê. Dema ku filosofê 

ku têdikoşe, di heyama nûjen de di pozîsyona tekoşîna heqîqetê de ye. Bi 

taybetî bi felsefeya Descartes her tiştî bi cih dike û xwe dixe navenda her 

tiştî. Veguheriye rewşek ku di Descartes de, her tiştê heyî û hemî zanîna 

heyî yek potansiyel e û wergirê wê yê pêwîst mijar e. Kevneşopiya 

Kartezî, mijarê wekî wergirê her tiştî radixe ber çavan. Bi kirina vê yekê, 

wî karî kir ku kirdeyê li hemberî objeyê bi cih bike. Ji ber vê yekê mijara 



   

 

82 

 

di pozîsyoneke ku objektîf dike, ankû li ser navê heqîqetê diyar dike û 

diyar dike bi cih bûye. Sedema herî bingehîn a meyla objektîfbûnê ya 

mijarê modern e ew ji xwesteka fahmkirinê ya mijarê ya têgihiştin û 

serweriya xwezayê derdikeve holê. 

  Li gorî vê yekê Aweke ku wê heidegger wê bide diyarkirin wê armanca 

felsefeyên nûjen ên ku ji Descartes dest pê dikin, serdestkirina xwezayê 

ye. Ev jî ew bû ku qanûnên ku tê de hene bizane. Serdestiya li ser xweza 

û wê daxwaza zanîna zagonan li ser esasê mijarê bû ku xwe bi zelalî nas 

bike. Subjekt ew heyîn e ku teqezbûn û eşkerebûna hebûnê li ser xwe 

nîşan dide. Wî ew di hebûnê de dît. Ji ber vê yekê, her tişt ji hêla 

naveroka ramana mijarê ve hatibû destnîşankirin. Ew bi cudahiya hişk a 

ku di navbera kirde û nesneyê de kiriye, perspektîfeke cuda tîne vê 

têkiliya subjekt-objeyê. Dualîsma Descartes ku perspektîfê tîne, di 

çarçoveya dualîsma subjekt û objeya Heidegger de ye. îtîrazeke girîng li 

vir derdixe pêş. Di destpêka vê îtîrazê de girêdana mijara nûjen û yên 

heyî heye. Metafizîka babetê dikare wekî beşdarbûna vehîna Hebûnê 

were binavkirin. Azmûna hebûnê ya bi felsefeya dema kevner a girêkî di 

serdema nûjen de bi vegotina Hebûnê hat guhertin. Ew ji meyla 

serdestiya derketina wê re hişt. Metafizîka Heidegger a mijarê di encama 

vê veguherîna ku ew bi nav dike, mijar dibe mijara her tiştê heyî de wê 

têkiliya hebûn-hebûnê û rastteqniyê weke bingeh û modela wê ye di 

zemînê de bûye weke diyarkirinê wê bide fahmkirin û wê temenê têgihên 

fahmkirinê ên ji wê biafirênê.xala referansê. Heidegger, di serdema nûjen 

de, tişta wekî nesne, û Hypokaimenon (ὑποκείμενον) wekî nesne bi nav 

dike. Ew îdia dike ku hebûn bi veguhere mijarekê bi tevahî tê 

nixumandin. Ya Hypokaimenon (ὑποκείμενον) a Heidegger destnîşan 

dike ku Descartes bi felsefeya xwe veguheriye mijarekê. 

    Ji ber vê yekê, Heidegger destûrê dide Descartes ku cîhanê bixe ber 

destê mijare fahmkirina têgîna hişê di xwe de bi hiş de û îdîa dike  Bi 

kevneşopiya Kartezî, cihêbûna subjekt-obje herî zêde bûye di dawiyê de 

di pîvana wek "zanyariyê nûjen fahm dike ku tişt bi serê xwe ew in. Bi ti 

awayî rê nade hebûna wan. Tiştan digire, wan dike objektîf û bi wan re rû 

bi rû dimîne datîne (gegenstandlich machen) û wan saz dike 

(konstruieren). Û ev sêwirana tiştan e vê yekê bi dayîna şeklek taybet 

dide xwe” (Heidegger 1929: 19-22). Bi vî awayî, di serdema modern de 

objekt vediguhere şeklê ku di bin kiryara kirdeyê de tê pelçiqandin û 

gêrkirin, û mijara nûjen ew dihizire ku rawestana li ber kesên din wekî 

pîvanek hewcedariya mirovbûnê ye. 



   

 

83 

 

  Mijare têgîna metafizika hemdem de wê di rengekê de wê têgînek bi 

girêdana fahmkirinê ve wê girêdayî wê li wê were lê hizirkirin. Di wê 

temenê de wê, heidegger wê, di rengekê de wê weke ku wê were dîtin ew 

dixwezê ser Descartes re wê di rengekê de wê weke bikê mijare 

lêpirsinekê di fahmkirina xwe de. Di wê temenê de wê şêwayê deacertes 

wê, di rengekê de ku wê, gûharin wê bi ber kartezyani re wê bibê wê di 

nava herdû aliyan de (ji deacartes û heya kartezyaniyan) wê, di wê 

temenê de wê çawa wê gûharinek wê bibê wê weke pêvajoyek 

fahmkirinê wê xwe di şêwayekê de wê bide diyarkirin. Di aslê xwe de wê 

ev dîmenê fahmkirinê wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê wê 

di şêwayekê de wê li wê bihizirê û wê di rengekê de wê weke karibê wê 

werênê ser ziman bê. 

  Heidegger tîne ziman ku ideeya metafizîkî ya ku bi Platon dest pê kiriye 

û hebûna jibîrkirî ya di dawiya vê ideeya metafizîkî de bi felsefeya 

Kartezî di serdema nûjen de gihîştiye nuqteyeke cuda. Bi gotineke din, di 

serdema nûjen de ku teknolojî serwer e, hebûn bi rastî di bin teknolojiyê 

de maye, aliyekê din li jibîrbûna hebûnê zêde kiriye. Ji ber vê yekê, di 

serdema nûjen de teknolojî çawa li ser hebûnê serdest bû û çawa dûv re 

hebûn hate ji bîr kirin? Li vir mijar ji aliyê epîstemolojîk ve weke pîvana 

her tiştî tê qebûlkirin û tê hizirkirin ku mafê wê ye ku hebûna xwe ji 

navenda xwe bi rê ve bibe, lê di serdema nûjen de ji ber ku mirov di 

ideeya metafizîkî ya sûbje-navendî de ye. Mirovê nûjen, bi helwesta xwe 

ya razber, hesabker û şêt ku di felsefe, zanist û her aliyekê de li ser her 

tiştî serdest e" ev yek ji aliyê tevgera wî ve girêdayî ye.  Bi metafizîka 

mijarê re ku di serdema nûjen de bi zelalî diyar dibe, ideeya metafizîkî ya 

teknolojîk bûye xwedî pîvanek pir girîng. Heidegger diyar dike ku awayê 

ideeya metafizîkî ya di serdema nûjen de "ideeya teknîkî" wekî ideeyek 

nûjen radigihênê. Heidegger di ´Letters on Humanism´ de hizra "ideeya 

teknîkî" bi van îfadeyên jêrîn rave dike: Di dema şîrovekirina teknîkî ya 

iddeyê de, Hebûn, ku idee û pê ve girêdayî ye, tê terikandin. Idee bi 

pîvanek ku ne li gorî wê ye tê nirxandin a. Ev nirxandin mîna wê yekê ye 

ku mirov hewl bide xweza û hêza masiyek bi pîvandina ku ew çiqas 

dikare li ser perçeyek erdê hişk bijî diyar bike. Idee demek pir, pir dirêj e 

ku di vê hişkbûnê de rûniştiye. (Heidegger, ´Letters on Humanism´ p. 7). 

  Di mijare fahmkirina têgîna metefizika hemdem de wê di rengekê de wê 

bi rewşa fahmkirina wê ve wê ji aliyekê ve wê weke aliyekê wê yê giring 

wê xwe bi wê re wê bide diyarkirin. Lê di wê nûqteyê de wê dêmenekê 

wê weke ku wê descartes wê, bi têgîna ´hizra di xwe de bi hiş´ re wê, 



   

 

84 

 

weke ku wê, piştre kartezyani ji wê digihijin fêrsek ontolojikî a xwûdayi 

wê di wê temenê de wê bixwezê weke têgînek ideayî wê, bikê ku ew wê 

fahmbikê. Ber vê yekê wê ji têgîna descartes wê zêdetirî wê bi wê navê 

wê têgîna kartezyani wê zêdetirî wê di rewşek fahmkirinê de wê weke k 

uwê xwe bi wî û hizra wî re wê di derbarê fahmkirina têgînên weke bi 

´ideeya teknikê û hwd de wê bixwezê ku ew wê di rengekê de wê bi wê 

re wê fahmbikê bê. 

  Di wê nûqteyê de wê, di şêwayêkê de wê di nava têgîna hizirkirina 

hemdem de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê têgîna bi têkiliya 

şubje û objeyê re wê weke ku wê li wê dihizirê wê di wê de wê weke 

aliyekê wê yê giring wê di şêwayekê de wê rewşek wê ya teybet wê, di 

têgîna şubjeyê de wê diyardeyên wê yên fahmkirinê ên di zêhnê de wê 

çawa wê bibin wê weke aliyekê wê yê din ê ku mirov wê karibê wê di 

rengekê de wê weke ku wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê di wê temenê 

de wê weke ku wê bi wê re wê di şêwayekê de wê weke aliyekê wê yê 

din ê giring wê weke karibê wê di şêwayekê de wê bi wê re wê fahmbikê 

û wê karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Di wê temenê de wê di têgîna şubjeya hebûnê de wê bi têgînên wê re wê 

têgînek lêpirsiner a ser hebûnê û rastitiya wê re wê di wê temenê de wê bi 

pêşketina wê, hebûna wê, rastitiya wê re wê di wê temenê de wê di 

rengekê de wê weke ku wê li wê were lê hizirkirin. Di wê temenê de wê 

dema ku em ji wê aliyê ve wê li wê binerin wê têgîna lêpirsinê a hume ku 

ew bi ya sedemê re wê di rengek de wê, were lêpirsin wê di şêwayekê de 

wê, li wê bihizirê. Di wê temenê de wê, mijare sedemê wê weke ya ku 

wê, di rengekê de wê weke ya bi têgîna aqilê kevneşopîyî ku wê weke 

minaq wê, dema ku em tiştekê biavêjina hewa wê, li gorî ya kevn wê 

were hizirkirn ku ew kevir wê bikeve û wê, bi şûn ve wê were. Ev wê 

têkiliyek wê ya sedemê wê were fahmkirin. Lê hume wê dihênê ser 

ziman ku wê, ti garantiya wê nebê ku wê ew tişta me avêta hewa wê bi 

şûnve wê bikeve. Di wê temenê de wê nûqteyekê weke ya lêpirsinê di 

nava wê têkiliya girêdana sedemê û hwd de wê weke ku wê bi wê re wê 

dênê û wê bi wê re wê, rewşek fahmkirinê a têkiliya wê ya bi hebûnê û 

epistemolojiyê re wê bixwezê, wê di rengekê de wê di fahmkirinê de wê 

bide diyarkirin. Di wê temenê de wê, di rengekê de wê bi wê çerçoveyê 

wê yên ku ew hena wê di wê rengekê de wê pêşî wê ew wê lê bipirsê. Wê 

di wê temenê de wê pêşî wê ew wê werênê ser ziman. Di wê nûqteyê de 

wê, ya kku ew heya wê weke kirde û an objeya wê şubjeyê a ku ew weke 

objeya aqil wê dibê wê bixwezê ku ew wê di rengekê de wê bi 



   

 

85 

 

fahmkirina wê werênê ser ziman. Minaq weke têgîna objeya têhnê ya 

germê û hwd. 

  Di berhema xwe ya sala 1950an de, "Serdema Wêneyên Cîhanî", 

Heidegger îdîa dike ku serdema modern, ku bi Descartes dest pê dike, 

cîhan kêm kiriye wêneyek. Ew destnîşan dike ku ev kêmkirina cîhanê bo 

wêneyek encama mirov e ku di nav tiştên heyî de tenê mijarek bûye. Di 

"Serdema Wêneyên Cîhanî" de, Heidegger hewl dide ku wateyên her du 

peyvên "cîhan" û "wêne" bi ferdî diyar bike. Li gorî wî, dema ku em 

dibêjin "wêne", em bi rastî li ser kopiyek tiştek dihizirin. Dema ku em 

dibêjin "wêneya cîhanê", em li ser tevahîya hemî tiştên heyî dihizirin. 

Wêneyek, li şûna ku teqlîd be, pozîsyonek berbiçav wekî tiştê heyî nîşan 

dide (Heidegger 1953: 77). Ew behsa wê yekê dike ku cîhan wekî 

modelek û nimûneyek tê dîtin ne wekî kopiyek tiştek: "Wêneya cîhanê ne 

wêneyek cîhanê ye, ew cîhanê wekî wêneyek dihesibîne" (Heidegger 

1943: 79). Ji ber vê yekê, têkiliya di navbera kêmkirina cîhanê wekî 

wêneyek bo qalibek û modelek diyarkirî û veguherîna mirov bo mijarek 

tenê de çi ye? Li gorî Heidegger, "Veguherîna cîhanê bo wêneyek bi 

mirov re yek e, û pêvajoya wê ye ku ew dibe mijarek [subiectum] di nav 

tiştê ku heye de" (Heidegger 1943: 80). Barbara Bolt şîrovekirina vê 

ramana/ideeya Heidegger dike û dibêje ku destpêka dîtina cîhanê wekî 

wêneyek encama felsefeya Descartes e û wiha dibêje: 

  Matematîzekirina zanînê ya Descartes şert û mercên ku gengaz kirin ku 

cîhan were têginkirin bo şablonek amade kir. Ya ku li vir di xetereyê de 

ye ne ravekirinek bi wateya dubarekirina tiştek ku berê heye, lê ji nû ve 

xeyalkirina rastîn a cîhanê ye. Li gorî Heidegger, ya ku di xetereyê de ye 

ji nû ve xeyalkirina tiştê ku heye ye. Wêneyê serdema cîhanê ne bi 

çêkirina wêneyekî dîtbarî yê cîhanê, ankû bi teqlîdkirinê, lê bi 

hilberandina modelekî cîhanê, ango çarçovekirina wê ve mijûl e. Wêneyê 

serdema cîhanê kêmkirina cîhanê bo daneyan e. (Bolt 2010: 68).  

   Di berhema xwe ya bi navê Wêneyê Serdema Cîhanê de, Heidegger 

van çavdêriyên li ser serdema nû dike: "Du pêvajoyên ku di warê bingeha 

serdema nû de bi tevahî sînordar in, veguherîna cîhanê bo wêneyekî û 

mirov bo mijarekî ne" (Heidegger 1943: 81). Tiştê ku Heidegger pêşkêş 

dike ev e ku cîhan dibe wêneyekî û mirov dibe hebûnek çalak û hişmend 

ku li wê wêneyê dinêre, û cîhan dibe tiştek pasîf. Di vê çarçoveyê de, li 

gorî wî; "Rastiya bingehîn a serdema nû desteserkirina cîhanê wekî 

wêneyekî ye. Niha wêneya cîhanê (bild) tê wateya wêneya çêkirî 

(Gebild) a hilberîna dîtbarî ya mirovan" (Heidegger 1943: 82). 



   

 

86 

 

  Li gorî Heidegger, objektîfkirina hebûnê ji rewşa hişê ´girêdayiya bi wê 

ve (obsesîve)´ a metafîzîkê tê. Ji ber ku metafîzîk hewl dide ku her tiştî 

fahm bike, hebûn kêm bûye bo tiştê ku bêtir têgihîştî ye, ankû objeyê. 

Mirovahî, ku xwediyê hêza eşkerekirin û eşkerekirina sirra hebûnê ye, 

wan objektîf kiriye, wan veguherandiye hêmanên pîvandî yên zanistê. Di 

lêkolîna xwe ya li ser teknolojiyê de, Heidegger behsa teqezkirina mijarê 

û meyla mirovahiyê ya objektîfkirina her tiştî dike. Heidegger înstînta 

mijarê ya kontrolkirina hebûnê wekî pirsgirêkek cidî dibîne, û ew 

teknolojiya nûjen di çarçoveya hebûnê de rexne dike. Ji bo wî, di 

serdema nûjen de, mirovahiyê rûyê xwe ne ber bi hebûnê ve lê ber bi 

heyîn ve zivirandiye, ketiye bin nîrê heyîn, û mirovahî ji hêla felsefî ve 

bêhêz bûye. Heidegger sedema herî mezin a vê bêhêziyê di wê rastiyê de 

dibîne ku hebûn di nav sînorên teknolojîk de hatiye çarçovekirin. Esasê 

teknolojiya nûjen 

  çarçovekirin e, ku têra xwe kêmasiyek li hember tiştê heyî diyar dike, û 

bi çarçovekirinê re, cîhan dest pê kiriye ku wekî wêneyek diyarkirî were 

dermankirin. Li gorî Heidegger, esesa teknolojiya nûjen ew raman e ku 

ew wekî çarçovekirinê pênase dike. Çarçovekirin eşkerekirin, xwe-

eşkerekirina tiştên heyî bi awayên diyarkirî diyar dike. Lêbelê, divê were 

zanîn ku her çend teknolojiya nûjen, wekî çarçovekirin, îhtîmala 

eşkerekirina tiştên heyî heye jî, ew tenê tiştên heyî bi awayekî diyarkirî 

eşkere dike, û hemî îhtîmalên din ên hebûnê ji ber çarçovekirinê têne 

asteng kirin. Bi gotineke din, xwe-eşkerekirina tiştên heyî di teknolojiya 

nûjen de sînorkirî/çarçovekirî ye. Heidegger îdîa dike ku kevneşopiya 

metafizîkî di dîroka felsefeyê de bi ramanên Platon û Arîstoteles dest pê 

kiriye, piştî Sokrates. Ew cudahîyekê di navbera felsefe û metafizîkê de 

dike, sînorên di navbera herduyan de xêz dike. Li gorî Heidegger, her 

çend mijara sereke ya felsefeyê hebûn be jî, metafizîk her gav wekî tiştek 

li derveyî fîzîkê nêzîkî hebûnê dibe. 

  Di ramana/ideeya Platon de, felsefe bi têgeha Îdeayê xwezaya 

metafizîkî girt, di Serdema Navîn de bi ideeya Xwedê hate xurtkirin, û di 

serdema nûjen de, bi zerweya ramana navendî-mijarê, Idee û an ramana 

metafizîkî bi rastî gihîşt zerweya xwe. Ji ber vê yekê, ji ber ku Hebûn bi 

xwe bêtir bi bandora ramana metafizîkî ji ramana ontolojîk tê fahhmkirin, 

ya ku jê re dîroka felsefeyê tê gotin, ji bo Heidegger, dîroka felsefeya 

metafizîkî an ´Onto-Teolojiyê´ û an ontoloji û teolojiyê ye. Bi cudahiya 

ku felsefeya Descartes di navbera şûbje û objeyê de çêkiriye, sûbjey 

nûjen karîbûye bi objeyê re rûbirû bibe, û obje bûye berhevokek tiştên ku 



   

 

87 

 

ji bo sûbjeyê hene. Di serdema nûjen de, bi serdema teknolojiyê re, 

subjeya nûjen, bi baweriya xwe ya ku ji hêla zanîna teknîkî û zanistî ve tê 

dayîn, cîhan kêm kiriye wêneyek diyarkirî, û cîhan ji hêla subjeya nûjen 

ve hatiye çarçovekirin. Di dema ku di ramana/ideeya Descartes de, forma 

herî radîkal a çareserkirina objeyê ji xweya ramanwer tê jiyîn, di serdema 

teknolojiyê de, metafizîk bi pêkhanîna teknolojiyê sekuler bûye. Ev 

pêvajoya sekulerkirinê xwe wekî encama ramana/deeya metafizîkî ya 

navendî a şûbjeyê ya serdema modern nîşan dide. 

  Ji wê aliyê ve wê têgîna heidegger ku ew bi têgîna şûbje û objeyê re wê 

dihênê ser ziman wê dîmenekê wê bi têgîna ´wêneyê dûnya heyi´ ku wê 

Witgenstein weke bûnek şenber a dûnya heyi lê dihizirê jî wê di rengekê 

de wê di wê de wê li wê bihizirê. Li gorî wê dîmenê wê têgîna wêneya 

witgenstein wê di rengekê de wê, di dîmenekê de wê, wêna weke 

dîmenekê mantiqî ê levkirî wê weke li wê bihizirê. Di wê temenê de wê 

di wê wêneyê de wê em ku em empatiyekê wê bi wê re wê bikin wê 

dikarin kifşkirina bikin. Yek wê bi hebûna hundurê wêneyê a bi hiş ku 

ew dikê û mirov wê weke platon dibêjê lê şiyar dibê û dikeve farqê û an 

bîrê de wê bi wê re wê fahmbikê. Dîmenê din di nava dîmenê cihane giştî 

de ew wêneyê ku ew hatiya kişandin wê weke dîmenekê ji wê û an beşek 

ji wê dîmnenê wê bê. Lê ew beşa dîmenê wê karibê têgînek bi ya giştîya 

wê wêneyê cihane giştî di xwe de wê bide diyarkirin? Wê dema ku em li 

wê dihizirin wê ev wêna wê di rengekê de wê weke ku wê di şêwayekê 

de wê weke ku wê bi xwe re wê bide diyarkirin. 

  Di wê temenê de wê, di rengekê de wê dikarê wê werênê ser ziman ku 

wê, bihizirê ku wê têgîna Witgenstein wê wêneyî wê yê şênber û wênayê 

cihane giştî ê heidegger wê, di rengekê de wê dîmenekê bi berfireh a ku 

mirov wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê di wê temenê de wê di şêwayekê de êw weke li wê bihizirê û 

wê karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê werênê ser ziman bê. 

Di wê temenê de wê, karibê bigihijê wê têgîna weke ´ deeya metafizîkî 

ya navendî a şûbjeyê´ berhev dikê jî wê di rengekê de wê dîmenekê 

fahmkirinê wê bi wê re wê karibê wê fahmbikê. Lê farq ew a ku wê 

Witgenstein bahsa ideeyek bi wê rengê nakê. Ew di naalojiyek cihê de 

wê li dûnya derve wê li wê bihizirê û wê çawa wê, di ahenge wê de wê li 

wê bihizirê û wê fahmbikê wê bikê ku ew bi wê bigihijê çerçoveyek 

fahmkirin. Di wê nûqteyê de wê, metafîzika heidegger aliyê ku wê di wê 

nûqteyê de wê eleqaya me bi wê nûqteyê de wê zêde bide diyarkirin wê 

têgîna şûbjeyîya berhevker a di wê têgîna wê de wê bi wê bihizirê û ev 



   

 

88 

 

wê, têgîna wî ya metafîzikê wê di rengekê de wê tabîî têgîne hebûnê a bi 

pêvajoyê û an demê re wê weke pêşdikeve wê, bikê nava rengekê 

fahmkirinê de. Di wê temenê de wê, têgîna metafîzika serdema navîn a 

weke venegûhar wê, di wê temenê de wê ser rexnegirtina wê re wê di wê 

temenê de wê, di rengekê de wê bi wê re wê karibê wê fahmbikê. Lê 

aliyekê din ê hizra heidegger wê weke di wê nûqteyê de wê weke pêwîst 

bê ku mirov wê bikê berlêpirsinê de. Ew jî wê cihêkirina nava felsefeyê û 

metafizikê de. Di wê nûqteyê ez naxwezim felsefeyê bi pêvajoyên wê 

yên fahmkirinê de dervî wê çerçoveya fahmkirinê bigrim. Vaji wê weke 

şêwayekê fahmkirinê wê di rengeklê de wê weke karibê wê di şêwayekê 

de wê bi wê re wê karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê di 

rengekê de wê weke laiyekê wê yê giring wê karibê wê fahmbikê bê. Di 

wê nûqteyê de wê dema ku ez bahsa felsefeyê dikim ku ez dervî 

çerçoveyê nebînim ez hizirim ku wê di rengekê de wê bikima xismeta 

metafîzîkê de wê, weke şêwayekê bi wê ê fahmkirinê ê giştî bi şêwayê de 

wê li wê dihizirim. Di wê temenê de wê, têgîna metafîzîkê wê, weke bi 

wê têgîna pêvajoya hebûna pêşdikeve re wê di wê de wê bi pêvajoyên wê 

yên fahmkirinê wê bi felsefeyê û pêvajoyên jiyanî re wê fahmbikê. Lê ji 

aliyê jiyanê ve wê, di rengekê de wê biqasî wê fahmbikê wê têgîna ji 

aliyê şûbjeyê û fahmkirina wê re wê weke şûbjeya fahmdikê û an têgîna 

razberiya fahmkirinê wê weke bi çerçoveyek hizirî re wê di wê de wê bi 

wê re wê li wê bihizirim.      

. 

  Metafizik û gotina razberiyê 

  Di wê nûqteyê de wê weke aliyekê wê yê giring wê karibê wê fahmbikê 

wê di wê temenê de wê karibê wê fahmibkê û wê çawa wê têgînek weke 

ya ku mirov wê karibê wê di wê temenê de wê di şêwayekê de wê bi wê 

re wê li wê bihizirê bê bê. Di demên hemdem de wê têgîna metafizikê wê 

ji wê aliyê ve wê bi têgîna razberiyê re wê were lê hizirkirin. Di wê 

temenê de wê ji wê têgîna razberiyê a ku wê bi gotina metafizikê re wê 

were ser ziman ku wê gotin di cih de bê wê weke Witgenestein wê 

werênê ser ziman wê weke ´ya nayê fahmkirin´ û hwd re wê di şêwayekê 

de wê were diyarkirin û wê di wê temenê de wê, di rengekê de wê, weke 

´aliyê ku ew ji wê dûr were sekin in´ wê di dîmenekê de wê ew wê were 

pênasekirin. 

  Di wê temenê de wê karibê wê fahmbikê û wê werênê ser ziman ku wê 

di wê temenê de wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê 

werênê ser ziman bê. Wê jî dikarê wê di rengekê de wê werênê ser ziman 



   

 

89 

 

ku wê di wê temenê de wê karibê wê fahmbikê wê, mijare têgîna 

metafîzikê wê di demên hemdem de wê weke aliyekê wê yê ku wê hem 

bi felsefeya demên ronakbiriyê ên piştî ronasansê weke bi hizrên locke û 

hume û hwd re wê were lê hizirkirn wê bibê û hem jî wê di wê temenê de 

wê bi hizirê mantiqvanên hemdem ên weke ´dordora wiyane´ û hwd re 

wê di rengekê de wê were lê hizirkriin. Di wê temenê de wê mijare 

metafizikê wê di wê çerçoveyê de wê weke aliyekê wê yê giring wê pêşî 

wê weke pêwîst bê ku wê bi demên hemdem re wê hinekê wê ser wê 

bisekinê bê. 

  Wê weke ku wê A. W. Moore di xabate xwe ya bi navê “The Evolution 

of Modern Metaphysics: Making Sense of Things” ku wê werênê ser 

ziman de wê di rengekê de wê weke kiu wê dîmenekê dahûrî wê bi wê re 

wê li têgîna metafizikê wê bihizirê û wê di wê temenê de wê di wê 

çerçoveyê de wê, werênê ser ziman. Di vê beşê de emê hinekê xwe li 

hizrên Moore bigirin û di wê temenê de wê di dewama wê de wê hinekê 

bi wê û an ji wê bikin ku wê fahmbikin û wê werênina ser ziman. 

   Pozîtîvîstên mantiqî yên ku ji hêla dahûrî (analitik) ve rêz lê dihat girtin 

bawer dikirin ku pêşketinên nû di mantiqê de dikarin têkiliya di navbera 

"têkiliyên ramanan" û "pirsgirêkên rastiyan" de ji ya ku Hume bi dest 

xistibû çêtir rave bikin. Lêbelê, çawa cûrbecûr tiştên ku bi awayekî 

hestyarî hatine dayîn ("pirsgirêkên rastiyan") dikare ji hêla mantiqa nû ve 

çêtir were çareser kirin, ne mijarek ku Moore nîqaş kir bû. Ger em 

bihizirin ku ev mantiq - wekî ku berê hate destnîşan kirin - fonksiyona 

pêşîlêgirtina kopulayê ji holê radike, wê hingê dibe ku tenê tiştê ku 

felsefe dikare bi alîkariya mantiqê ji nû ve ava bike çarçoveya mantiqî ya 

ji bo xebitandina cûrbecûriya hestyarî be; ne ku ev mantiq çawa hestê 

digire. Ankû, tiştê ku Kant bi şiyana bersivdayîna bi doktrîna xwe ya 

darizandinên a priori yên sentetîk mebest dikir ew bû ku ji bo pozîtîvîstên 

mantiqî anatopîk bû. 

  Humeanîzma pozîtîvîzma mantiqî di baweriya wan de ye ku ew dikarin 

cudahiya Hume di navbera "têkiliyên ramanan" û "pirsgirêkên rastiyan" 

de wekî cudahiyek di navbera daxuyaniyên analîtîk û daxuyaniyên 

empîrîk de ji nû ve hilberînin. Şemaya ku pozîtîvîzma mentiqî bi 

berfirehî ji bo têgihîştina rastiyê qebûl dike ev e: ya ku ji hêla analîtîk ve 

rast e û ji ber vê yekê a priori tê naskirin, û ya ku ji hêla sentetîk ve rast e 

û ji ber vê yekê tenê a posteriori, ankû, li ser bingeha ezmûna hestyarî tê 

naskirin. Hemî daxuyaniyên li derveyî analîtîk û sentetîk wateya rastîn 

nîn in. 



   

 

90 

 

  Bê guman, ev formek pir sînordar e ku ji hêla Moore ve tê bikar hanîn 

da ku wateya wateyê dikê ku ew bi wê zelal bike. Ew dibêje ku tenê tiştê 

ku dikare bi rengek teqez wekî rast an taxmin were destnîşankirin wateya 

rastîn heye, ankû watedar e. Ji ber ku ev çiqas nelojîk e di warê hemî 

ramanên ku beşek ji jiyana mirovan de ne, ne ecêb e ku pozîtîvîstên 

mentiqî di parastina vê nêrînê de zehmetî dikişînin. 

  Moore her weha destnîşan dike ku pozîtîvîstên mentiqî hebûna formên 

wateyê ji bilî yên ku ew wekî rastîn dibînin paşguh nakin. Mînaqî, 

daxuyanî dikarin hestan îfade bikin, lê gelo daxuyaniyên weha wate 

hebûn - an jî ew tenê daxuyanî bûn? Ger wan wate hebûya, pirsgirêk bi 

têgeha cihêreng a wateyê derdikeve holê. Û di pozîtîvîstên rasyonel de 

şopek nîqaşek wusa hindik an jî tune ye, ne di Carnap de. Berjewendiya 

wan bi giranî di wê wateyê de ye ku tişt dikarin li gorî hin pîvanan rast an 

xelet bin, ku di bingeh de daxuyaniyên sentetîk in ku di zanistên xwezayî 

de hatine formulekirin. 

  Ji perspektîfa zanista xwezayî ve, ev nêzîkatî texmîn dike ku yekane 

karê zelalkirina wateya wateyê di ji nû ve avakirina bingeha têgehî ya 

zanista xwezayî de ye. Ankû, projeya ku em di xebata yekem a sîstematîk 

a Carnap, ´Der logische Aufbau der Welt (Avakirina Mantîqî ya Cîhanê)´ 

de dibînin. Ji ber vê yekê, Carnap dê neçar bimîne ku qebûl bike ku tenê 

çarçoveyek heye ku zanist li ser wê ava bûye. Lê di rastiyê de, ev ne wisa 

ye: "Carnap îdîa dike ku cudahiya di navbera rastî û derewê de, ya herî 

bingehîn ji hemî cudahiyên ku ji pozîtîvîstên mantîqî re balkêş in, tenê di 

çarçoveyek zimannasî de dixebite; çarçoveyek zimannasî ku tê de mirov 

bi awayekî sîstematîk li ser hebûnên taybetî diaxive." Ji ber vê yekê 

Carnap ji hebûna "çarçoveyên zimannasî" yên cûda re vekirî ye, lê Moore 

sedemê bi hûrgulîtir rave nake. Dibe ku ev ji ber ku ew ê ya cûda yên 

pirsgirêkên metafizîkî ji ya ku ew pêşkêşiya xwe li ser ava dike derxe 

holê? 

  Ez dixwazim diyar bikim ku taybetmendiya cihêreng a zanista xwezayî 

karakterê wê yê empîrîk e; ankû avahiya wê ya mantiqî-semantîk li ser 

daneyên hestî ye. Lê li gorî Carnap, ev pêşkêşkirina hestî taybetmendiyên 

xwe tune ne û ji ber vê yekê tenê bi rêya çarçoveyek têgehî dibe û di nav 

van çarçoveyên gengaz de, zanistên xwezayî yên çêtirîn in. Lê çima ew 

çêtirîn in? Ji bo bersiva vê pirsê, pêdivî ye ku were îsbat kirin ka çima 

têgeha xwezayê ku zanistên xwezayî li ser wan ava bûne tenê ya rast e. Û 

ev bê guman dibe sedema dermankirinek tematîk a metafîzîkê bi awayekî 

cûda ji ya Moore. 



   

 

91 

 

   Lêbelê, Moore di derbarê sedema ku ev pirs di Carnap de nayê raber 

kirin de pir zelal e: "Ev pirsek çarçoveya têkildar e, gelo em rast in ku wê 

qebûl bikin. Û ev me ji rast û xelet wêdetir dibe." Pozîtîvîsma mantiqî 

tekez dike ku cûrbecûrîya bi hestî hatî dayîn divê fonksiyonek 

epistemolojîk hebe, ankû divê û divê bibe alîkar ku diyar bike ka 

daxuyaniyek rast e an xelet e. Lê ji ber ku cûrbecûrîya bi aqilane hatiye 

dayîn xwedî xwe-tespîtkirin nîne (têgeheke wê tune ye), destnîşankirina 

gotinan wekî rast an derew tenê dikare di çarçoveyek têgehî ya bijartî de 

were destnîşankirin. Ji ber vê yekê, ev felsefe bêtir li ser ji nû ve 

avakirina çarçoveya têgehî disekine, bi rewakirina sedema ku tenê 

çarçoveyek rastîn heye eleqedar e. 

  Ji ber vê yekê, pir lihevhatî ye ku Carnap metafizîkê wekî "binpêkirina 

rêzimana mentiqî" pênase dike û ne wekî şaşfêmkirina cûrbecûrîya bi 

aqilane hatiye dayîn. Koka metafizîkê di karhanîna me ya peyvan de bi 

awayên ku pir caran bi tiştê ku ew behsa wê dikin re naguncin de ye, 

berevajî vê, di guherbarek de ye ku diyar dike ka forma standard a 

karanînê çi ye. Ew ji bo peydakirina çarçoveyek tê bikar anîn; ev rêbaz 

ew e ku ew jê re "wateya rastîn" jî dibêje. Lê heke wusa be, ma wateya 

rastîn a peyvekê tenê peymanek nabe? Ji bo ku nekeve nav dubendiya 

metafizîkî ku "wateya rastîn" divê bi eslê xwe re li hev bike, ankû 

taybetmendiyên bingehîn îfade bike, Carnap di navbera axaftina madî 

(mînaq, gul madeyek e) û bi axaftinê (mînaq, peyva "gul" navdêrek e) de 

cûdahiyê dike. 

  Di wê nûqteyê de wê ji ya ku wê bi têgîna Carnap re wê karibê wê 

fahmbikê wê karibê di dîmenekê din de were têgîna wêneyê ji jiyanê yê 

Witgenstein. Di wê temenê de wê di wêneyê de wê weke ku wê, bi têgîna 

gul heya û û sor a û an peyva gul heya û ku em dikarin wê bibênin wê 

têgînekê wê bi me re wê çêbikê. Wekî din wê di wê temenê de wê têgîna 

weke gul madeyek jî ya wê serê me de wê di rengekê de wê bide çêkirin. 

Lê li vir wê pirs wê bi wê re wê di serî de wê bibin ku ew gul bi serê xwe 

nin a bê. Di wê temenê de wê ew girêdanên wê di wê temenê de wê bi 

çawa hebûna wê, çi rengê hebûna wê û hwd re wê hebê. Aristoteles wê di 

wê nûqteyê de wê weke pirsên weke bi têgîna ber çi ew sor a wê, di 

rengekê de wê pirsgirêk bi têgîne şûbjeyê û an aqilekê şûbjeyê wê li wê 

bipirsê. Di wê de wê, karibê wê ber ku ew şor a ew sûrbûna wê diyar 

dibê wê fahmbikê. Lê ji rengekê din ve jî wê weke ku ew ne tenê ber ku 

ew sor a lê ber ku ew heya wê, di şêwayekê de wê karibê wê fahmbikê 

bê. Li vir wê bi xwezayî wê mijare fahmkirinê wê di rengekê de wê bi ya 



   

 

92 

 

heyi ve wê weke ku wê were girêdan. Di wê temenê de wê, têgîna wateya 

gula sor wê, di wê temenê de wê, weke ew bi hebûna xwe re wê, bide 

diyarkirin. Li vir wê dema ku em bi têgîna wateya ji wateyê wê, di 

rengekê de wê bi wê li wê bihizirin wê demê wê, gul wê çi wateyê wê di 

xwe de wê, bihawênê wê bi hebûn û rengê wê, û hwd re wê weke bi 

xoslet û teybetiyên wê re wê, di şêwayekê de wê ji aliyekê ve wê weke 

karibê wê fahmbikê bê. 

  Lê ev wê karibê wê, bi tememî wê fahmkirina me bide fahmkirin? Wê 

dema ku em li wêneyê Witgenstein bihizirin wê demê em dikarin wê 

bibêjin ku wê di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê din ê giring wê 

karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê werênê ser ziman ku wê, 

çawa wê, xwe di şêwayekê de wê bi wê re wê weke bide diyarkirin. Di 

wêjeyê ku ew dihê kişandin de û an dihê dîtin de wê çerçoveyek wê weke 

ji nava giştîbûnekê wê were dîtin. Ne bi sînorê wêneyê re wê ew wê dawî 

bibê û ne jî w di rengekê de wê, wêne wê karibê wê dervî wê weke bi 

wêneyekê wê were fahmkirin. Ya ku wê weke ku wê Witgenestein wê di 

rengekê de wê, weke dibê ku ew li wê bihizirê û wê bixwezê ku ew 

mirov wê li wê nehizirê ber ku ew nayê fahmkirin a hhizra weke 

ideeyêkê li piştî wêneyê ku ew weke ku ew tefkir dikê bê. 

  Di girêdanên nava wêneyê de wê, bi girêdanên dervî wêneyê re wê, bibê 

û wê di wê temenê de wê ne ya dervî wêneyê wê bêî ya wêneyê wê di 

rengekê de wê karibê tam weke were fahmkirin û ne jî ya di wêneyê de 

wê dervî ya dervî wê karibê bi tememî weke were fahmkirin. Di wê 

temenê de wê, di wê nûqteyê de wê hewldanên weke yên Carnap ên 

weke ´mantiqê giştî´ û an ´mantiqê cihanê´ wê di wê temenê de êw di 

rengekê de wê, weke aliyekê wê yê ku ew wê bi wê giştîtiya wê re wê 

weke ku wê bixwezê ku ew wê li wê bihizirê û wê di wê temenê de wê 

werênê ser ziman bê. Lê ku ew bi çerçoveya têgîna mantiqê giştî re wê li 

wê bihizirin wê yên di nava wêneyê de wê weke hevgirtinên bi hev ve wê 

weke têkiliya wan ya bi heyina wan û dîmenekê ontolojikî wê weke ku 

wê bibê wê di rengekê de wê bibê. Di wê temenê de wê, du kesên ku ew 

hev nasnekin di wêneyekê ku ew ji aliyê kesek sêyem ve hat kişandin wê, 

çawa wê weke beşên wê wêneyê ku ew dervî wan wê bibê wê weke 

têgînek ku em dikarin wê di wê nûqteyê de wê bi têgîna wê razberiya ku 

ew wê di wê temenê de wê bi wê re wê karibê wê li wê bihizirê û wê ji 

du aliyan ve wê fahmbikê. Yek ji aliyê levkirina nava wêneyê û 

kişandina wê bê. Ya din jî jî wê di wê temenê de wê, bi xwezayiya wê bê. 

Lê di wê temenê de wê têgînek sedemî wê weke ku wê carna hume wê bi 



   

 

93 

 

kirpênê heta ku em bi aqilekê şûbjeyê li wê ne hizirê û wê kifşnekê wê 

weke laiyekê dervî wê di şêwayekê de wê bimênê. Di têgîna rastin de wê 

wateya sedemê wê di wê temenê de wê bi hebûnê re wê çi bê wê di wê 

nûqteyê de wê, bi têgînek weke dihê tefkirkirin û an hizirkirin ku wê, ew 

werênê ser ziman wê weke karibê wê fahmbikê bê. 

  Di fêrsên fahmkirinê ên wê nûqteyê de wê weke têgînên bi hebûnê wê 

weke dervî têgîna sedemê wê bi heyiniya xwe wê weke hebin. Ev wê 

weke têgînekê bi wê rengê wê di serê me de wê weke ku wê biafirênê wê 

weke dervî ya fahmkirinê wê weke bi hebûna wê re ew wê weke heya wê 

di şêwayekê de wê di serê mirov de wê weke ku wê di rengekê de wê 

weke ku wê bide çêkirin û dîyarkirin. Di dewama wê de wê dikarê wê 

werênê ser ziman ku wê têgîna hebûnê wê, di wê nûqteyê de wê, weke 

wê ku wê di şêwayekê de wê weke karibê wê di rengekê de wê bi wê re 

wê li wê bihizirê û wê karibê wê di dewama wê de wê bi wê re wê 

werênê ser ziman. Wê jî wê bi wê hebûnê bi aliyên wê yên hundurîn û 

derveyi wê di rengekê de wê li wê bihizirê bê.  

   Di ali û awayekê din de jî wê şêwaye fahmkirina mijare hebûnê û an 

têgîna metafizikê wê di wê temenê de wê di demên hemdem de wê di 

rengekê de wê weke ku wê bi zêdeyî wê ser wê were sekin in û wê weke 

aliyekê ku wê di wê temenê de wê çawa wê were fahmkirin wê weke 

karibê wê di rengekê de wê bi wê re wê werênê ser ziman bê. Wê jî 

dikarê wê werênê ser ziman ku wê têgîna zanina demê û pêvane wê di 

rengekê de wê, di wê temenê de wê, bi ya moda fizikî û an maddî û an ya 

ne fizikî û an ya ne maddî wê di rengekê de wê li wê bihizirê wê weke 

aliyekê wê yê ku mirov wê karibê wê di rengekê de wê li wê bihizirê bê. 

Di wê temenê de wê, hizirkirinên rexneyî ên di demên hemdem de wê ser 

têgîna metafîzîkê wê werina kirin wê hinekê jî wê di wê temenê de wê di 

temenê ´ji têgîna metafizikê ravînê´ re ku wê werina diyarkirin re wê di 

wê temenê de wê, ser wê were sekin in. Di wê temenê de wê têgînên 

weke bi pêvajoya fahmkirinê re wê di wê temenê de wê weke karibê wê 

werênê ser ziman ku wê di rengekê de wê weke ku wê karibê wê werênê 

ser ziman. Di wê temenê de wê intibaya ku wê bi wê were diyarkirin wê 

ew bê ku ez dema ku minaq weke bi ya maddi re alaqadar dibim û wê 

dikin wê werênima ser ziman wê weke ku ez bi weke hebûnekê heyina 

wan re ez weke alaqadar dibim. Di wê temenê de ew çina ez bi wê re wê 

di rengekê de wê weke alaqadar dibim. 

Di demên hemdem de wê di nava mijare şîroveyên ser hebûnê de wê 

têkiliya nava hizirkirin û fahmkirina bi ya aliyê maddî û ya bi aliyê 



   

 

94 

 

nemaddî re wê çawa wê di rengekê de wê bibê wê di wê temenê de wê 

weke aliyekê wê yê ku wê, di rengekê de wê were diyarkirin. Di aslê xwe  

de wê weke du aliyên ku wê, di wê temenê de wê di fahmkirinê de êw 

weke ku wê xwe bidina diyarkirin bin. Li vir wê, di rengekê de wê, dema 

ku ez bi aliyê maddi re wê alaqadar dibim wê çi ya û ne çiya ser temenê 

wê heyina wê ya hebûnî dihizirim û wê di dewama wê de wê hebûna wê 

ya heyinî wê weke ku wê bi wê re wê dikim ku wê fahmbikim.  

  Lê wê weke aliyekê wê yê din jî wê di rengekê de wê aliyê wê yê zêhni 

û bi wê re wê aliyê wê yê hundurîn ku wê weke bi têgîna nerina hundurîn 

re wê di rengekê de wê weke ku wê were lê hizirkirin wê di wê temenê 

de wê weke karibê wê di rengekê de wê weke fahmbikê û wê weke 

karibê wê fahmbikê û wê di wê di wê temenê de wê weke karibê wê 

fahmbikê û wê di wê çeroveyê de wê werênê ser ziman bê. 

  Aliyê ne maddi wê hertimî wê weke aliyê ku wê bale mirov wê bi 

fahmkirinê wê bikişênê ku wê weke di wê fahmkirina aliyê maddî de wê 

weke dervî wê bimênê. Di wê nûqteyê de wê weke pêvajoyek fahmkirinê 

ku em li vir kirpendinekê bi gotina descartes a weke ´hişê di xwe de bi 

hiş´ li wê bihizirin wê di wê temenê de wê, weke weke aliyekê bi rêgezên 

xwe weke bi serê xwe heya û wê di wê temenê de wê weke dîsa bi 

şîroveya descaertes a weke têgna nava zêhn û bedenê de ku wê werênê 

ser ziman wê weke ji ya fizikê cihê wê ya zêhnî wê bi serê xwe wê 

xwediyê rêgezên xwe yên bi fahmkirinê ên weke û bixwe bin û yên fizikê 

wê dervî wê weke ku wê bi serê xwe wê weke bi xwe wê xwediyê rêgez 

û şêwayê xwe yê fahmkirinê ê cihê bê ku wê werênê ser ziman wê karibê 

wê fahmibkê bê. Filosofên weke heidegger û an Carnap û hwd wê di wê 

temenê de wê, cihêkirina nava aliyê maddî û yê ne maddî de wê dema ku 

ew bi hizrî dikin wê di wê temenê de wê weke du pêvajoyên bi serê xwe 

ên fahmkirinê wê di wê temenê de wê weke ku wê bidina diyarkirin û di 

wê temenê de wê weke bandûra platon û piştre descartes jî wê weke ser 

hizrên wan wê di wê rengê de wê weke ku wê karibê bi rengekê weke 

kifşbikê bê. 

  Ji wê aliyê ve wê têgîna pêvajoya hizrî a ku wê di rengekê de wê weke 

têgînên weke Moore wê şîrovebikin wê, di rengekê de wê, dîmenê 

fahmkirinê ê ku wê ser positivstvanên mantiqî re wê bikê wê weke 

rengekê wê weke determnist wê di rengekê de wê weke dîmenekê wê 

bixwezê li wê bigihijê. Minaq wê gotinên weke weke bi vê rengê wê 

dikarê wê fahmbikê. “Wê ber ku wê fihêtî hebê û mirov wê fahmdikê” re 

wê werênê ser ziman. Ev wê weke têgînek weke ya platonist a weke 



   

 

95 

 

dervî me û hizra me wê weke heyinek têgînî ku ew hebê û mirov wê 

kifşbikê û an wê fahmbikê re wê werênê ser ziman Positivist wê di 

rengekê de wê di şêwayekê de wê bi têgîna ew dervî me heya lê ew ne di 

dîmennekê bi rêkûpêk de ya. Di wê temenê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê weke karibê wê fahmbikê û wê di wê temenê de wê werênê ser 

ziman bê. 

  Di wê nûqteyê de wê rêgezek wê weke ya piştrastkirinê û an vaji wê 

piştrastnekirinê wê di şêwayekê de ku wê weke rêgeza verastkirinê jî wê 

were diyarkirin wê bi wê re wê were lê hizirkirin. Li gorî hizirvanên wê 

warê ên ku ew bi têgîna mantiqê re ku ew ser mijarê ponijin ên weke 

Heidegger, wê wek têgînek guncaw ku rêgeza verastkirinê li derveyî 

cudahiya rast-şaş were bicihkirin kirin ku wê fahmbikin. Di dewama wê 

de wê, vê yekê wekî "vebijarka bê rastî" bi nav bikin. Û diyarkirina herî 

balkêş ew e ku ev rêgeza wekî pênaseyek were hesibandin ku diyar dike 

ka "wateya peyvê" çi ye. Pozîtîvîstê mentiqî wek A.J. Ayer bi awayekî 

herî eşkere hewl dide ku rêgeza verastkirinê wekî pênaseyek qebûlkirî 

rewa bike, lê wî negotiye ku ew bi tevahî ji vê çareseriyê razî ye. Çima 

na? Moore dipirse. Ew bersiva jêrîn dide: Her çend rêgeza verastkirinê 

pênaseyek qebûlkirî be jî, pirsa çima divê rêz li rêziknameyek wusa were 

girtin hîn jî dimîne. Û Ayer her weha qebûl kir ku ev pirsek tevlihev e û 

bê bersiv e. Ger Carnap muhtemelen vê pirsê wekî bi heman rengî 

tevlihev nedîtibe, ew ji ber ku, li gorî wî, rêgeza verastkirinê dikare wekî 

hêmanek diyarker di çarçoveya zimannasî de were girtin bê. (Moore 

2013)  

   Di aslê xwe de wê di wê temenê de wê weke hebûnek zêhni ku ew wê 

weke dervî me dihizirê wê di wê temenê de wê kifşkirinên descartes wê, 

di rengekê de wê bênê ser ziman wê piştre wê ji Carnap şîroveyê Moore 

re jî wê bi têgînên weke “wê dema ku em biryarên xwe didin û biriqînên 

wê pêkdihênin” de wê, di rengekê de wê bi wê re wê weke aliyekê wê yê 

giring wê di nava wê de wê têgîna biryarê û biriqîna wê weke fêrsên 

fahmkirinê ên ku ew di dewama hev de wê bi wê re wê weke karibin wê 

fahmbikin wê di wê temenê de wê di  rengekê de wê werênê ser ziman 

bê. 

  Di roja me de wê weke aliyekê wê yê giring wê mijare metafîzîkê wê 

were li wê hizirkirin ku wê di demên hemdem ên bi zanyari de wê di 

nava hizrên me de wê bi rehetî wê weke têgînek digerihê û dikarê wê 

kifşbikê wê, weke hinek sedemên wê yên bi fahmkirinê ve wê girêdayî jî 

wê hebin. Di wê temenê de wê, di rengekê de wê weke şêwayekê wê yê 



   

 

96 

 

kku ew wê, di rengekê de wê weke aliyekê wê yê giring wê weke karibê 

wê di wê temenê de wê bi wê re wê fahmbikê û wê karibê wê di rengekê 

de wê bi wê re wê li wê bihizirê û wê karibê wê werênê ser ziman bê. 

  Di demên hemdem de wê niqaşên ser têgîna naturallismê û ya 

emprisismê wê di wê temenê de wê di rengekê de wê weke aliyekê wê yê 

giring wê weke karibê di rengekê de wê fahmbikê û wê di rengekê de wê 

werên ser ziman. Diwê temenê de wê, di demên destpêka sedsale 20an de 

wê niqaş zêdeyi wê bi navenditiya felsefeyê wê ber ku wê bibin wê, di 

wê temenê de wê kijan wê bigihênê felsefeyê ser têgîna emprisismê û an 

ya naturalismê re wê bibê wê bi wê re wê li wê were lê hizirkirin. 

Têgînên empriikî wê di wê temenê de wê, weke têgîhên zêhni wê 

bimênin ê wê dîmenekê wê weke ya li jiyanê girtî wê di rengekê de wê 

hertimî wê weke ku wê bidina me. Lê yên naturalismê wê di dîmenekê 

xwezayî de wê weke dîmenê ku ew dide me wê weke zêdetirî wê nêzî 

felsefeyê bê. Ez dixwezim vebijêrim ku wê weke sumeriyan û an piştre 

hûrîyan dikir wê çawa wê di xwezayê de wê zêhnê wê bi cihbikin û wê bi 

wê re wê fahmkiriinek wê bi wê re wê ku wê herdû ali wê di rengekê de 

wê bi wê re wê bênina ser ziman bi wê fahmbikim. 

  Moore wê dema ku wê şîroveyên xwe wê minaq wê di rengekê de wê 

weke ser şîroveyên naturalisma Quine re wê bikê re wê encamek bi wê 

rengê wê ser wê re wê bo felsefeyê wê di hizra xwe de wê bixwezê ku ew 

li wê bigihijê. Di wê temenê de  wê, şîroveya moore wê di wê rengê de 

wê aliyê wê yê ku ew bale dikişênê ser xwe wê di wê temenê de wê, bi 

wê aliyê bê. Bi vê yekê Moore digihê wê encamê ku bingeha felsefeya 

Quine ne empîrîzm e, lê xwezayîbûn e. Ew nîşan dide ku dema ku 

ezmûna hestî birhanên zelal ji bo avakirina teoriya zanistî peyda nake, 

divê em helwestek ekumenîkî bigirin: alternatîfên cûrbecûr ên ku ji hêla 

ezmûna hestî ve têne vekirin bi heman rengî baş in. Li gorî Moore, Quine 

di salan de di navbera helwestek wusa ekumenîk û têgînek wek ya 

hebûnê a xwezayî de ku jê re dibêje ku divê ew alternatîfa herî lihevhatî 

bi xwezayîbûnê re hilbijêre. Û ev tê vê wateyê ku "xwezayîbûn, ku 

çîroka xwe dide pêş, ber bi hebûnitiyê ve diçe (Moore 2013)". 

  Di wê temenê de wê, rewşa zaninê û an zanistê wê di wê temenê de wê 

dema ku em bi dîmenekê wê weke ya bi zanina piştrast re wê li wê 

bihizirê wê dervî wê ya weke were fahmkirin wê zêdetirî wê dîmenekê 

wê yê ku ew dikarê were kifşkirin wê bibê. Di wê temenê de wê, ya 

zanini û zanistî wê, ji aliyekê ve wê weke ya ku ew hatiya bi hişkirin jî 

bê. An jî hhatiya weke piştrastkirin bê. 



   

 

97 

 

  Minaq ya dervî zaninê wê hertimî wê weke pirsekê wê di wê temenê de 

wê xwe bide diyarkirin û wê heta ku wê pêvajoyên pêşketinê wê hebin 

wê weke ku wê ya bi zanin û zanistê hati piştrastkirin weke hatî kifşkirin 

û ya dervî ku ew ne hati kifşkirin û an diyarkirin jî wê hebê. Ew ya ku ew 

weke ne hati fahmkirin wê hertimî wê weke mal û an weke qasra 

metafizkê ku wê di wê de wê biji jî bê. Wê bi wê re wê, dervî wê ew wê 

hebê û wê, di wê temenê de wê, weke ku em çendî wê kifşkirinê dikin û 

bi wê pêde çûn jî wê weke ew jî xwe ji wê barî ya nediyar wê bikê.. Di 

wê temenê de wê, hertimî wê bi ya nediyar wê hebê. 

   Li vir di rewşekê de wê dîmenekê din wê weke ku mirov wê ser têgîna 

xwezayê re wê weke karibê wê fahmbikê wê duali wê xwe bide 

diyarkirin. Yek yê xwezayê ku ew ser ya xwezaya fahmkirî û ya din ya 

xwezaye hê ne hatiya fahmkirin bê. Di wê temenê de wê, weke du aliyên 

ku wê di fahmkirina me de wê weke rengê fahmkirinê a xwezayî wê, di 

şêwayekê de wê weke ku wê bide diyarkirin. Xweza di dîmenê xwe ya 

dihê dîtin û fahmkirin de wê weke ji aliyekê ve wê li hemberê têgîna 

metafîzîkê jî wê weke di rengekê de wê bisekinê. Metafizik di nava 

fahmkirinên hemdem de wê bi zêdeyî wê di nava ya zêhnî û hwd de wê 

weke dîmenekê fahmkirinê wê xwe di rengekê de wê weke ku wê bide 

diyarkirin bê. 

   Li vir wê di rengekê de wê, di rengekê de wê bi hizirkirinên ser 

felsefeyê re ku mirov li mijarê binerê wê karibê wê fahmbikê ku wê weke 

bi encamên fahmkirinê ên demên hemdem de jî wê were kifşkirin ku wê 

çawa wê, kirpendinek zêde navendîparêz a weke naturalist wê ne kêmî ya 

weke ya emprik wê karibê kêmesiyan wê bi xwe re wê bide diyarkirin û 

di rengekê de wê hizirvanên weke Moore wê ser hizrên Quine re wê di 

rengekê de wê kirpendinna ser wê nûqteyê wê bikin. Di wê temenê de 

wê, di rengekê de wê, di rengekê de wê, têgîna şûbjeyê a bi objeyê 

pirraliya wê di fahmkirinê de û ya objeyê bi şûbjeyê pirraliya wê di 

fahmkirine de wê weke yelpezeyek berfireh a ku mirov wê li wê bihizirê 

wê biafirênê û wê nikaribê ji yekê bi ya din xwe bi sînor bikê.  

   Li gorî Moore, minaq Quine avên xwezayî ewqas tevlihev kir ku wî 

metafîzîkek derxist holê ku dibe ku ji bo pozîtîvîstên mentiqî nefikirî be. 

Ew David Lewis wekî mînaqek ji bo metafîzîkek wusa nû bikar tîne. Û 

Moore dibêje ku tiştê herî berbiçav ev e ku ev metafîzîk qet li ser xwe 

nafikire, ankû ew xwe wekî tiştek pirsgirêkdar di têkiliya bi têgihîştina 

zanistî û xwezayî ya rastiyê de nabîne. Ev ji ber ku mirov bi rastiyê ve 

girêdayî nabe, lê wê bi alîkariya teoriyên sofîstîke ava dike. Ji ber ku 



   

 

98 

 

felsefe bûye qada lîstikê ya her cûre teoriyên li ser aliyên herî razber 

(abstrakt) ên zanistê, ku bi tevahî bê bingeh in, sînorek ji bo teoriyên ku 

dikarin werin avakirin tune - heya ku ew bi awayekî mentiqî "teoriyên 

baş-avakirî" bin. Ji bilî vê, wekî felsefeyek, ew "mijarek ramanê" ne. Di 

têgîna Lewis de, li gorî Moore, ev dibe sedema metafîzîkek ku "bi tevahî 

dişibihe skolastîsismê" ku ew di demên hemdem de bi wê dihê ser ziman. 

Wekî din jî wê, bi gotinek din weke skolastîsismê hemdem wê dixwezê 

diyarbikê (Moore 2013, 330). 

  Li vir di aslê xwe de wê dema ku em di dewama wê de wê bi felsefeyê û 

têgîna hebûnê re wê li wê dihizirin wê weke pêvajoyek fahmkirinê a 

teybet ku wê bi temenê zêhni wê xwe di rengekê de wê bide diyarkirin. Ji 

filosofên weke Kant û heta Davis Lewis wê weke modelek hizirkirinê a 

felsefeyî wê weke ´nerinekê´ wê di şêwayekê de wê weke ku wê bidina 

diyarkirin. Kant wê hinekê din wê bi têgîna xwe ya ´apriori´yan wê weke 

ji wê rastiyê wê weke zêdetirî bi ber dîmenekê ontolojikî ve herê û wê ji 

têgîna weke nerinekê wê weke ku wê dûrkeve. Ev têgîna weke nerinekê 

bi têgîn û gotina xwe ya hiş bixwe re wê descartes wê di rengekê de wê 

dîmenekê epistemolojikî ku em dikarin wê di wê temenê de wê bi wî û 

wê nerînê re wê fahmbikin wê bibê.  

   Ji aliyê metafizîkî ve, têgîna realîsma wek modal a Lewis bi tevahî 

felsefî ye û dûv re wekî "pirsgirêkek ramanê" tê hesibandin. Ew di awayê 

têgihîştina me ya rastiyê de ti cûdahiyek çênake, lê fîlozofên nûjen bi 

awayekî erênî li ser wê fikirîne, lê pozîtîvîstên mentiqî bi awayekî neyînî 

li ser wê fikirîne. Di vê çarçoveyê de, Moore dîsa balê dikişîne ser 

bandora Quine: "fîlozofên analîtîk, her çend ew di bin bandûra Quine de 

bûn jî, dest bi gumanbarkirina cûdahiyên cûda yên têkildar kirin, nemaze 

cûdahiya di navbera tiştê ku pêwîst e û tiştê ku pêwîst e." (Moore 2013, 

342) 

  Dema ku pêdivî tiştek e ku tenê di mentiqê de heye û ne di cîhana rastîn 

de, metafizîk karakterê xwe wekî dîsîplînek humanîst winda dike; ankû, 

ew êdî "bi hewldana têgihîştina cihê mirovahiyê di nexşeya mezintir de 

ve girêdayî nîne" (Moore 2013, 343) û ji ber vê yekê beşdarî zelalkirina 

wateya tiştan nabe. Di metafizîkê de ku realîsma modal xizmeta me dike, 

ev tişt bûne avahiyên azad-herikîn. .. 

  Fîlozofê dawîn di kevneşopiya analîtîk de ku Moore pê re eleqedar dibe 

Michael Dummett e. Û bi awayekî, ev çerxek temam e: Dummett, di 

gelek berhemên xwe de, Frege wekî bavê resen ê tevgera analîtîk di 

felsefeyê de destnîşan kiriye, lê Dummett di heman demê de fîlozofê 



   

 

99 

 

analîtîk e ku herî kêm hindik bêalaqatiyê ji metafîzîkê nîşan dide. Li gorî 

Dummett, bêî pejirandina berfireh û nûvekirî ya felsefeya Frege, ne 

mimkûn e ku di felsefeyê de pêşveçûn çêbibe. Lê ma ev ne wekhev e ku 

tê vê wateyê ku piraniya tiştên ku di bin navê felsefeya analîtîk de piştî 

Frege qewimîn rêyek bê encam bûn? Ger wusa be, çima? Li gorî 

Dummett, ji ber ku mirov tenê bi "têgihîştina wateya zimannasî" re mijûl 

dibe, ne ku wê bi karê "pêşkêşkirina wateya zimannasî di bersiva pirsên 

metafîzîkî yên kevneşopî de" ve girêdide (Moore 2013, 346).  

  Felsefeya Dahûrî (analîtîk) hema bêje bi wê ramanê ve mijûl bûye ku 

ew li ser zemînek ewle ye heya ku ew ji pirsgirêkên metafizîkî dûr bikeve 

(ankû, bikaribe ji holê rake). Ankû, sedemek e ku em dikarin ziman bi 

wate bikar bînin. Di hewldana kifşkirina ka ev çawa gengaz e de, ev bi 

felsefe bi cîhanek derve ve bêtir girêdayî bûye; û ev, li gorî Dummett, ew 

hiştiye ku rastiya ku erkê felsefeyê "bersiva pirsên kûr ên girîng ji bo 

têgihîştina cîhanê" ye, ji nedîtî ve were. Lêbelê, heke ez li navnîşa 

berhemên Dummett binêrin, bê guman ew ji hêla rexneya wî ve bandûr 

bûye; berhemên hindik an jî tune ne ku pirsên mezin ên felsefî çareser 

dikin. Moore her weha destnîşan dike ku divê hewldanên felsefî yên 

Dummett wekî pêşengê metafizîka pêşerojê werin dîtin. 

  Ger têgînên Frege di çareserkirina pirsên metafizîkî yên kevneşopî de 

ku ji hêla têgeha Dummett ve têne destnîşan kirin werin bikar hanîn, ev 

girîng in: (1) Teoriya zimannasî ya wateyê divê sîstematîk be; (2) Wate - 

berevajî baweriya pozîtîvîstên mentiqî - divê tenê di analîza têgehî û 

zanista empîrîk de neyê lêgerîn; û (3) divê xwezaparêziya Quinean ji holê 

were rakirin. Wekî ku tê dîtin (Moore 2013, 346)  ev ne xebatek reformê 

ya piçûk e ku ji hêla Dummett ve tê xeyal kirin bê. Tiştê herî balkêş di vî 

warî de ev e ku ew difikire ku Frege divê hin sererastkirinên bingehîn 

bike. Îtiraza Dummett ji Frege re ev e ku ew "asteke ne maqûl a 

objektîfbûnê dide hesta zimannasî" û ev "nahêle ku Frege ravekirinek 

têrker a ka ev wate çawa di kiryarên ragihandinê yên zimannasî de tê 

fêmkirin û veguheztin" peyda bike (Moore 2013, 348). Bi gotineke din, 

Dummett bawer dike ku ´bedeutung´ ên Frege ne tenê divê tiştek be lê di 

heman demê de tiştek be ku were fahm kirin, ankû divê ew ji teoriya 

Frege ya Bedeutungen bi xwe ve bi îfade û ragihandina zimannasî ve 

girêdayî be. Li gorî Moore, ev dibe sedema guhertinek tevahî ya rêça 

Frege. 

  Cûdahiya di navbera Frege û Dummett de bi awayekî herî zelal di 

nêrîna wan a rastiyê de tê diyar kirin. Ji bo Frege, rastî tiştek e ku aîdî 



   

 

100 

 

Bedeugen e (a sich). Ji bo Dummett, rastî bi têgihîştina me ya zimanê 

Bedeugen ve girêdayî dibe, ji ber ku ew di heman demê de çawa em 

dikarin zimanê Bedeugen bigirin, ankû rêça girêdana van tiştan bi zimanê 

têkildar ve jî vedihewîne: "têgeha hesta zimannasî û têgeha rastiyê bi hev 

ve girêdayî ne û divê bi hev re werin ravekirin" (Moore 2013, 349). Ger 

wusa be, divê ev pirs were pirsîn gelo ev bêî pêşxistina doktrînek 

mimkun e ku wateya zimannasî bi rastiyê ve bi rêya desteserkirina 

Bedeugen ve girêbide. Teoriyek ji bo mijarek wusa - bi qasî ku ez fahm 

dikim - di Dummett de bi qasî ku di mayî ya felsefeya analîtîk de tune ye. 

Bi vê sererastkirina ji Frege, Dummett divê texmîna girêdanek pêwîst di 

navbera ravekirina têrker a wateya zimannasî û ravekirinek têrker a 

wateya tiştan de pêşkêş bike. Û ev girêdan tenê dema ku mirov li ser 

"naveroka ramana rastîn" difikire eşkere dibe (Moore 2013, 349). Bi vî 

rengî, derketina holê ya karakterê giştî yê rastiyê tenê di hevahengiya van 

her du erkên felsefî de çêdibe - û bi vî rengî bingeha metafîzîkê 

derdikeve holê. Li gorî Dummett, pir pirsgirêk e ka gelo rastî, ku wekî 

wateya daxuyaniyek îdîakar tê fahmkirin, dikare bi saya laşek serbixwe 

ya bi navê rastî an Bedeutung were destnîşankirin. Ev dij-realîsma wî ye. 

  Dema ku têgehek bi ziman tê formulekirin û dibe beşek ji ramanê, 

naveroka ramanê dibe tiştek gengaz û pêwîst - ew di medyayek giştî de tê 

ragihandin û nîqaş kirin: ziman. Lê bi vê yekê, avakirina hevokek ku 

ramanek rastîn vedibêje di heman demê de tê wateya îdîakirina ku ev 

rastî dikare were ravekirin. Bi gotineke din, tiştê ku rastiyê diyar dike êdî 

ne tenê têkiliya di navbera raman (ziman) û naverokek xwezayî ya dayîn 

- ku jê re rastî an Bedeutung tê gotin - e, lê di heman demê de rastiya ku 

ev rastî dikare were ravekirin jî ye. 

   Moore li ser sê nerazîbûnên sereke yên li hember teoriya dij-realîsma 

Dummett berfireh dike, lê hindik an jî tiştek li ser vê helwesta felsefî ya 

ku dikare ji bo têgihîştin û nîqaşkirina pirsên bingehîn ên felsefî were çi 

wateyê nabêje. Ankû, hêz û fonksiyona wê wekî kevirê bingehîn ê 

prolegomenayek ji bo metafîzîka pêşerojê. Di şûna wê de, ew nîqaş dike 

ka ev teoriya wateya antî-realîst wekî metafizîk çi statuyê digire, û çawa 

tiştê ku em li ser wê dibêjin dikare wekî guhertinek felsefî ya nûjen a 

îdealîsma transandantal a Kant were fahm kirin. Antî-realîsma Dummett 

di heman demê de hin şert û mercan formule dike ku divê ji bo ku 

daxuyaniyek watedar be werin bicîh kirin. Lêbelê, daxuyaniyên ku antî -

realîsmê wekî teoriyek formule dikin bi xwe van şertan bicîh naynin. Ji 

ber vê yekê, antî-realîsma Dummett çawa ji "argumana sînorkirinê" - 



   

 

101 

 

pirsgirêka sînorkirinê - ku rolek ewqas mezin di pêşkêşkirina Moore ya 

fîlozofên cûrbecûr de dileyîze, dûr dikeve? Bi eşkereyî vê yekê diyar 

dike, ew îdîa dike ku antî-realîsma Dummett "bi qasî her tiştê ku me di 

vê lêpirsînê de rastî wê hatiye nelihevhatî ye" (Moore 2013, 365).  

   Li vir wê weke aliyekê wê yê din ê giring ku wê karibê wê di dewama 

wê de wê lli wê bihizirê wê çendî ku wê weke bi têgînek dervî ya 

metafîzîkê wê li ser têgîna şenber  û mantiqê û hev wê lêgerin û lêkolinên 

ser hevgirtinek û hwd re wê were lê hizirkirin wê, di wê temenê de wê, ji 

aliyê têgîna metafîzîkê ve jî wê ji wê aliyê ve wê çawa wê, di rengekê de 

wê, hevgirtinek ku ew bi realisma dûnya derve bê û an dervî ya di xwe de 

bê wê çawa wê were fahhmkirin wê di wê temenê de wê ser wê were lê 

hizirkirin. Di wê nûqteyê de wê, mijare metafizikê wê dîmenên weke ku 

wê di felsefeya Witgenestein wê werênê ser ziman û berê wê, 

Kierkegaard wê werênê ser ziman wê di rengekê de wê karibê wê di 

şêwayekê de wê balê bikişênê ser wê bê. Di wê nûqteyê de wê, têgîna 

wêneyê witgenstein me hinekê li jor wê kirpend. Lê di wê nûqteyê de wê 

ya ku mirov wê dikarê wê bi wê re wê werênê ser ziman wê di serî de wê 

weke aliyekê wê yê giring wê di wê nûqteyê de wê çawa wê, di rengekê 

de wê, dervî wê, di dîmenkê realist û an rasyonal de wê were pêşxistin 

bê. 

  Di wê nûqteyê de wê, dikarê wê werênê ser ziman ku wê têgîna 

metafizikê wê di şêwayekê de wê, weke aliyê nayê fahmkirin û an di 

rengekê de wê weke ku wê ji teoriya Dummett wê were fahmkirin ku wê 

weke dîmenekê wateya di gotinê de ku ew wê weke ´rastiyê´ û an bi 

gotina ´bedeugen´ê were diyarkirin re wê ew wê ji wê aliyê ve wê weke 

bikê ku ew wê fahmbikê û wê werênê ser ziman bê. Di wê nûqteyê de wê 

di gotinê de wê, lêpirsinên bi fahmkirinê û gihiştina wê hê di demên 

descartes de wê, bi têgîna hiş û an wateyê re wê li wê bihizirê û wê dema 

ku ew wê bahsa dualisma nava beden û zêhnê wê bikê wê çawa wê dervî 

bedenê wê weke xwediyê rêgezên xwe yên bi fahmkirinê bin wê bi wê re 

wê li wê bihizirê û wê werênê ser ziman. Ji wê aliyê vê, ev weke 

naqşayek fahmkirinê wê çerçoveya wê di gotinê de wê weke ku wê 

biafirênê.  

. 

 

 

 

 



   

 

102 

 

 

 

 

 

Çavkani: 

*Williamson, Timothy: Knowledge and Its Limits. Oxford: Oxford 

University Press 2000, p. 40-45. 

*Armstrong, D. Malet. A theory of Universals. London: Cambridge 

University Press, 1978. 

*Boethius. Commentary on Porphyry’s Isagoge. Trans. George 

MacDonald Ross. 1975. 

*https://www.scribd.com/document/75461379/Boethius-Commentary-

on-Porphyry-Tr-G-MacDonald-Ross 

https://www.scribd.com/document/75461379/Boethius-Commentary-on-

Porphyry-Tr-G-MacDonald-Ross çevrimiçi 12 Mart 2021. 

*Coplestone, Frederick. History of Philosophy. Volume 2: Augustine to 

Scotus. NewYork: Image Book, 1993. 

*Klima, Gyula. “Natures: The Problem of Universals”. Cambridge 

Companion to Medieval Philosophy içinde, 196-208, Edit. A. S. 

McGrade. New York: Cambridge University Press, 2003. 

*Marenbon, John. Boethius. Great Medieval Thinkers. New York: 

Oxford University Press, 2003. 

*Rodriguez, Gonzalo-Pereyra.“What is the Problem of Universals?”. 

Mind, Vol. 109, No. 434 (2000): 255-273.  

*Woozley A. D. “Universals, a Historical Survey”. Encyclopedia of 

Philosophy içinde. 587- 603. Edit. Donald M. Borchert. New York: 

Thomson Gale, 1967 

*Hossack, Keith: The Metaphysics of Knowledge.  Oxford: Oxford 

University Press 2007, p. 12. 

*Peacocke, Christopher: «Conscious Attitudes and Self-Knowledge». I: 

Macdonald, Cynthia, Barry C. Smith og Crispin Wright (red.): Knowing 

Our Own Minds. Oxford: Oxford University Press 1998, p. 90. 

*Peacocke, Christopher: A Study of Concepts. Oxford: Oxford 

University Press 1992, p. 68 

*Hurley, Susan L.: «Overintelectualizing the Mind». I: Philosophy and 

Phenomenological Research 2001 (LXIII), nr. 2, p. 425–6. 

*Levinas, Emmanuel. "Martin Heidegger and Ontology", Cogito. (1996); 

p. 64 



   

 

103 

 

*Heidegger, Martin (1927) Being and Time (Sein und Zeit), 

*Heidegger, Martin (1929), What is Metaphysics? 

*Bolt, Barbara (2010). Heidegger from a New Perspective 

*Williams, J (1977). “Heidegger’s Philosophy of Religion”,  

*Heidegger, Martin. "Nietzsches Wort 'Gott ist tot'" (1943) translated as 

"The Word of Nietzsche: 'God Is Dead,'" in Off the Beaten Track, ed. and 

trans. Julian Young and Kenneth Haynes. Cambridge University Press, 

2002 

*A. W. Moore (2013), “The Evolution of Modern Metaphysics: Making 

Sense of Things” 

. 

 Abdusamet Yigit, kurdistan, cizirabota, 2022 

 

. 
  


