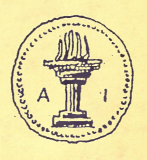
# HOMMAGES ET OPERA MINORA

# MONUMENTUM H.S. NYBERG

II

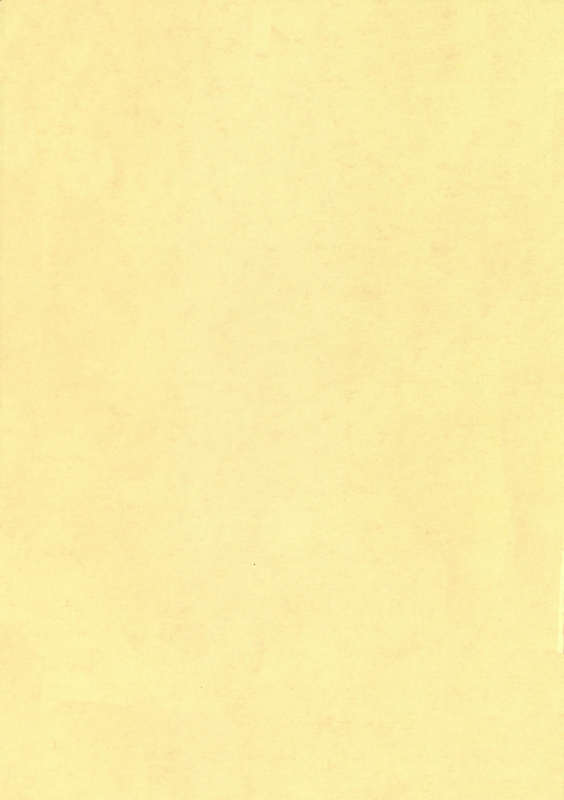
EXTRAIT



ACTA IRANICA

1975

DIFFURON P 1 RRILL EN bibliothèque pahlavi Téhéran-liège



# HOMMAGES ET OPERA MINORA

# MONUMENTUM H.S. NYBERG

11

**EXTRAIT** 





ACTA IRANICA

1975

DIFFUSION
E.J. BRILL
LEIDEN

torron
BIBLIOTHÈQUE PAHLAVI
TÉHÉRAN-LIÈGE

#### JEMAL NEBEZ

# DIE SCHRIFTSPRACHE DER KURDEN

Die Problematik der kurdischen Schriftsprache- und, damit verbunden, die Entwicklung einer einheitlichen Literatursprache für alle Kurden- gehört zu den Themen, die weder seitens der Kurden selbst, noch seitens der nicht-kurdischen Kurdologen die ihnen gebührende Aufmerksamkeit erlangt haben. Das Ziel dieses Aufsatzes ist es, das vernachlässigte Thema der kurdischen Schriftsprache historisch-systematisch aufzurollen und die wenigen bisherigen Schritte auf diesem Gebiet kritisch zu beschreiben.

Fine einheitliche, von allen Kurden anerkannte und benutzte kurdische Schriftsprache existiert bis jetzt nicht. Dieser Mangel läßt sich soziohistorisch erklären. Den Kurden ist es nicht möglich gewesen, in den letzten 15 Jahrhunderten einen einheitlichen Staat zu gründen, der in der Lage gewesen ware, einen der vorhandenen Dialekte bzw. eine Mundart offiziell zu adoptieren und zur verbindlichen Staatssprache zu erklären. Erschwerend kam hinzu, daß es auch nie eine einheitliche kurdische Religion gegeben hat. Wenn es sie gegeben hätte, dann hätte sehr wohl einer der kurdischen Dialekte bzw. eine Mundart zur schriftliche Fixierung ihrer Lehre und ihrer heiligen Bücher über . die Jahrhunderte verwendet werden können und hätte aufgrund der Allgegenwärtigkeit sehr wohl eine Grundlage für eine allgemein verbindliche kurdische Schriftsprache abgeben können. So entwickelte sich z.B. die arabische Schriftsprache, nämlich aus dem Qurais-Dialekt, in dem der Koran ursprünglich offenbart wurde. Auch die deutsche Hochsprache entwickelte sich aus der sächsichen Kanzleisprache, nachdem Martin Luther (1483-1546) die Bibel in eben diesen Dialekt übersetzt hatte. Die Religion der Yazīdī \*, die zwar die einzige Religion ist, deren heilige Schriften und Litaneien in kurdischer Sprache abgefaßt worden sind, konnte diese übergreifende Rolle ebenfalls nicht spielen, da sie keine allgemein-kurdische und schon gar keine Weltreligion ist. So können der Yazīdī-Religion nur diejenigen angehören, die als Yazīdī geboren worden sind. Die in Kurdistan verbreiteten (spezifisch

Vgl. Nebez, Jemal: Jeziden. In: Lexikon der islamischen Welt. Stuttgart, Kohlhammer Verlag, 1974.

kurdischen) pseudomuslimischen Sekten wie z.B. Ahl-ī Ḥaqq¹ (= Leute der Wahrheit od. Leute Gottes) bzw. Kākayī², Šabak³ ... etc. oder verschiedene Derwischorden wie Naqīšbandī, Qādīrī, Nūrsī konnten diese sprachvereinigende Funktion erst recht nicht erfüllen: Weder sind ihre Lehren auf Kurdisch geschrieben, noch sind sie über eine Minderheitenbedeutung hinaus unter den Kurden verbreitet.

Ein weiterer historischer Grund liegt in der Tatsache, daß fast alle kurdisch-muslimischen Gelehrten der Vergangenheit — im Gegensatz zu ihren persischen und türkischen Kollegen — ihre kurdische Muttersprache total vernachlässigt und nur in der arabischen Sprache bzw. in den Sprachen anderer Nachbarvölker gelehrt und geschrieben haben <sup>4</sup>.

Schließlich hat das Bauernvolk der Kurden auch keine Stadt oder Provinz als Haupthandelszentrum für alle Kurden gehabt, so daß es aus diesem wirtschaftlichen Grund heraus von Interesse gewesen wäre, den dortigen Dialekt oder die Mundart jenes Ortes als Schriftsprache anzunehmen.

Es ist nicht genau bekannt, wann man die kurdische Sprache (bzw. welchen Dialekt/Mundart davon) zum ersten Mal niedergeschrieben hat. Obwohl die Kurden mindestens unter dem Namen »Kurd« seit dem 6. Jahrhundert durch das in mittelpersischer Sprache verfasste Buch »Kārnāmak-ī Artaxšīr-ī Pāpakān« (= Tatenbuch des Artaxšīr von Pāpakān) bekannt sind, datieren die ältesten zuverlässigen Dokumente auf Kurdisch erst aus dem 16. Jahrhundert. An der literarischen Spitze dieser Dokumente stehen mystische Epik und Liebesdichtungen von Malē Gūzīrī (lebte in der zweiten Hālfte des 16. Jhd.), die im Nordkurmānǧī-Dialekt niedergeschrieben worden

<sup>&#</sup>x27; Vgl. Minorsky, V.: Ahl-i Ḥakk. In: Handwörterbuch des Islam. Leiden: 1941, S. 19-23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> »Kākayi« ist eine Bezeichnung für die »Ahl-i Ḥaqq« im irakischen Kurdistan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eine im irakischen Kurdistan wohnende und etwa 70.000-100.000 Mitglieder zählende Religionsgemeinschaft, die von manchen Autoren als »Qizilbäs von Kurdistan« betrachtet werden (vgl. Edmonds, C.J.: Kurds, Turks and Arabs, London: 1957, p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sāmi, Šems-ettin: Qāmūs ül-E'lām (= Eigennamenverzeichnis), auf Türkisch-Osmanisch. Istanbul: 1314 h. 5 Bd. S. 3842.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. »The Kârnâmak i Artakhshir i Pâpakân«. Hrsg. Darab Dastur Peshotan Sanjana. Bombay: 1896. S. 25 (der Pahlawi-Text). S. 22 (die englische Übersetzung).

<sup>\* »</sup>Malē (od.) Malā« sind kurdische Bezeichnungen für einen muslimischen Theologen (Vgl. arab. »maulāe mit der Bedeutung »Herr«).

<sup>&#</sup>x27; Ich benutze hier das Wort »Kurmangi« als Synonym für »kurdische Sprache«,

sind 8. Es scheint, daß diese in Gizīra 9-Mundart geschriebenen Dichtungen des Poeten Male Giziri aus dem 16. Jhd., die übrigens noch heute mit Hingabe von den Kurden gesungen werden, den Weg für seine zeitgenössischen Dichter und Denker und dann auch für alle weiteren aus Nord-Kurdistan stammenden Autoren ebneten, um aus der Gizira-Mundart eine Schriftsprache für die Nord-Kurden (d.h. Nordkurmangi sprechende Kurden) zu entwickeln. So finden wir die Gizira-Mundart als Literatursprache bei den hervorragendsten Dichtern und Denkern Nord-Kurdistans, wie z.B. 'Alī Taramāxi (lebte im 16. Jhd.), Verfasser der ersten arabischen Grammatik auf Kurdisch (1000 h. = 1591 n. Chr.) 10. Ahmad-ī Xānī (1650-1707), Versasser der berühmten Liebesdichtung »Mam ū Zīn«11 (1693/94), Malā Yūnis-ī Halkatainī (starb 1785), Verfasser dreier Aufsätze auf Kurdisch über arabische Syntax 12, Mala Mahmud-i Bayazidi (geb. um 1797), der Verfasser des grundlegenden Werkes über »Gewohnheiten und Sitten der kurdischen Volksstämme« 13, und bei anderen, den Kurden wohlbekannten Dichtern wie Fage Tairan, Mala-i Bate, 'Ali Harīrī ... etc. Auch die kurdischen Intelektuellen, die Ende des 19. Jhds. und Anfang des 20. Jhds. an der kulturellen, politischen und sozialen

denn »Kurd« und »Kurmäng« sind bei den Kurden ebenfalls Synonym. Danach teile ich die Kurmängi-Sprache in folgende Dialektgruppen:

- I. Nord-Kurmānķī.
- 2. Mittel-Kurmangi.
- 3. Süd-Kurmanği.

Nord- und Mittel-Kurmängi sind die beiden Hauptdialekte der kurdischen Sprache. Nord-Kurmängi enthält folgende Mundarten: Giziri. Bädinäni. Bötäni, Hakäri, Äsitayi. Mittel-Kurmängi enthält: Silaimäni- Söräni, Piždari, Ardaläni, Mukri. Süd-Kurmängi ist ein Nebendialekt und enthält die Mundarten von Laki, Kalhuri. Kulyäyi, Kirmänsähi, Payräwandi. Faili. Es gibt noch einen weiteren Nebendialekt in Kurdistan, nämlich die »Hawrämi (Göräni) -Zäzäyi« -Dialektgruppe, welche aber von manchen europäischen Philologen als nicht der kurdischen Sprache zugehörig angesehen wird.

- <sup>8</sup> Hartmann, Martin: Der kurdische Diwan des Schech Ahmad von Geziret ibn 'Omar genannt Mālā'i Giziri. Berlin: 1904.
  - <sup>9</sup> Eine Stadt an der syrisch-türkischen Grenze.
- <sup>10</sup> Taramāxī, 'Alī: Dastūr-ī Zīmān-ī 'Arabī ba Kurdī (Grammatik der arabischen Sprache auf Kurdisch). Hrsg. Mārif Xaznadār. Bagdad: 1971.
- <sup>11</sup> Vgl. eine deutsche Kurzfassung dieser Dichtung in: Ahmad-i Chanie: »Mam u. Zin«, genannt Romeo und Julia der Kurden. Übersetzung, Vorwort und Kommentare von Jemal Nebez, Publikation der Nukse, München: 1969.
  - 12 Minorsky, V.: Die Kurden. In: El.
- <sup>13</sup> Mela Maxmud Bayazidi (= Malā Maḥmūd Bāyazidi): Nravy i Obyčai Kurdov (= Gewohnheiten und Sitten der Kurden). Hrsg. Margarette B. Rudenko, Moskau: 1963 (kurdische Texte mit russischer Übersetzung).

Renaissance ihres Volkes teilnahmen, haben diese Mundart benutzt. So erschien die erste Nummer der ersten kurdischen Zeitung »Kurdistān« am 22. April 1898 (in Kairo) in dieser Mundart und danach auch die Zeitungen »Kurd« (Istanbul 1907), »Kurdīstān« (Urmia 1912-1914),

»Rōž-i Kurd« (Istanbul 1913), »Hēviyā Kurd« (Istanbul 1913), »Žin« (Kairo 1916). Nach der Austeilung Kurdistans als Folge des ersten Weltkrieges blieb die Gizira-Mundart die Standardsprache für die Nordkurmangi sprechenden Kurden. So z.B. war die gesamte Literatur der Kurden in Syrien und Libanon (vgl. z.B. die Zeitschriften »Hawar« (1932-1943), »Roja Nû« (1943-1946), »Stêr« (1943), »Ronahî« (1942-1945) und die der Türkei-Kurden (soweit die Benutzung des Kurdischen erlaubt war und ist-vgl. z.B. »Žin« Istanbul 1919-1920) in dieser Mundart verfaßt. Abgesehen von einigen wenigen Bestrebungen vor allem von Bädinan-Kurden im Irak in den letzten Jahren, die Bädinan-Mundart (die ebenfalls eine Mundart des Nord-Kurmangi-Dialektes ist) zu fördern, kann man sagen, daß die Gizira-Mundart die überall anerkannte Schristsprache aller Nord-Kurmangs sprechenden Kurden war und ist. Natürlich blieb die Gizira-Mundart in ihrer Entwicklung zu einer Literatursprache nicht von dem Einfluß der angrenzenden Mundarten Hakari und Bötani unberührt, aber sie hat sich immer als eine Standardsprache in Nord-Kurdistan durchsetzen können.

Im mittleren und südlichen Teil Kurdistans war die Lage völlig anders. Die Gizira-Mundart und ihre Erfolge als Schriftsprache konnte in diesem Teil Kurdistans keine Auswirkungen haben. Die feindseligen Beziehungen zwischen den kurdischen Fürsten einerseits und die Nichtverwendung der kurdischen Sprache in den religiösen Institutionen, den einzigen kulturellen Einrichtungen Kurdistans, andererseits, stellten ein unüberwindliches Hindernis dar. Dort, in Mittelund Südkurdistan, waren stattdessen die im Lur-Dialekt versassten Dichtungen populär. Innerhalb dieser Literatur sind die mystischen Dichtungen von Malā Parēšān-ī Kurd (lebte noch 1398/99) besonders erwähnenswert. Bald darauf aber verkündeten die pseudomuslimischen Sekten der »Ahl-i Haqq« ihre Lehre im Hawrāmī (Gorānī)-Dialekt und erklärten diesen Dialekt zu ihrer »Heiligen Sprache«, was auch zur Verbreitung dieses Dialektes unter den Mittel-Kurmangi sprechenden Kurden führte. Schließlich wurde der Göräni-Dialekt zur Literaturund Schristsprache von Mittel-Kurdistan. Die hervorragenden Dichtungen der Göräni sprechenden Kurden wie Malä Mistafä-i Bēsārāni (1641-1702), Xānā-i Qubādī (1700-1759), Mawlawī Tāwgōzī (1806-1882) und Wali Dewana (1826-1881) standen in hohem Ansehen unter den Mittel- und z.T. auch unter den Südkurden 14.

Als Bāba-Ardal sein Fürstentum Ardalān Mitte des 14. Jhds. im Gōrān-Gebiet mit Sārazūr als Hauptstadt errichtete 15, mußte er natürlich den Gōrānī-Dialekt aus religiösen und politischen Gründen respektieren und ihn als Schriftsprache seines Fürstentums anerkennen.

Die Gründung der Stadt Silaimani in Mittelkurdistan im Jahre 1784 durch den Bābān-Fürsten Birāyim Pāšā stand in engem Zusammenhang mit der Auswanderung des Ardalan-Fürsten aus Sarazur als Folge des Angriffes der osmanischen Türken auf Sarazūr 16. Dies schwächte die Stellung des Görani-Dialektes. Dazu kam auch noch, daß die Eroberer die Ahl-i Haqq-Religion in Sarazur gnadenlos bekämpsten. Als das Ardalan-Fürstentum 1867 von der Qagaren-Dynastie aufgelöst wurde, blieb der Görani-Mundart kein großer Wirkungskreis mehr. So verlor dieser Dialekt Anfang des 20. Jhds. seine Stellung als Literatursprache im Mittleren Kurdistan und wurde »zur Sprache der alten Frauen in den Ecken und Gassen von Sanandağ« 17. Der Bedeutungsverfall des Görānī-Dialektes bahnte den Weg für einen Aufstieg der Silaimani-Mundart, die die Sprache der mächtigen Baban-Fürsten war. Diese Mundart entstand als Folge der Vermischung der Sarazur-Mundart (die die Mundart der Ardalan-Kurden war) mit der Qalāčuwālān-Mundart (die die Mundart der früheren Hauptstadt der Bābān-Fürsten war). Dazu ist ein gewisser ergänzender Einsluß des Göräni-Dialektes sestzustellen. In der Mundart von Silaimani haben die bedeutendsten kurdischen Dichter des 19. Jhds. wie z.B. Nālī (1800-1858), Sālim (1805-1869), Kurdī (1812-1851?), Tālabānī (1837-1909), Mahwī (1830-1904) geschrieben, die teilweise überhaupt nicht aus dem Silaimani-Gebiet stammen. So konnte sich die Sīlaimāni-Mundart Mitte des 19. Jhds. zur Literatursprache erheben.

Obwohl die osmanischen Türken 1851 endgültig das Bābān-Für-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Keine der Mundarten des Süd-Kurmängidialektes ist heute zur Literatursprache geworden. Früher schrieben die Sprecher dieser Mundarten nur im Göräni-Dialekt. Heute schreiben sie in den Mittel-Kurmängimundarten.

<sup>15</sup> Die Ardalän-Fürsten wurden von den Şafawidenkönigen als »Wäli" = (Gouverneure) von Kurdistan anerkanni. 1612 machte Ardalän Sanandağ (kurd. »Slna«) zu seiner Hauptstadt.

<sup>16</sup> Nach der Eroberung Särazurs durch die Türken wanderten die Ardalän-Fürsten endgültig nach Osten, bauten Sanandag wieder auf und machten sie wieder zu ihrer Hauptstadt.

<sup>17</sup> Kurdistānī, Sa'īd Xân: Nizānī ((Mizgānī)) (Frohe Kunde). Teheran 1309 (= 1931). S.b.

stentum erobert und ihrem Reich angegliedert hatten, blieb die Silaimāni-Mundart die Schriftsprache von Mittel-Kurdistan. Die schönen Dichtungen von Nālī, Kurdī und Sālīm wirkten so sehr auch nach Mukriyān und Ardalān hinein, daß auch die großen unter den dortigen Dichtern wie z.B. Wafāyī (1844-1914), Sālīm-ī Sīna (1845-1909), Mağdī (1849-1925), Nārī (1874-1944), Adab (starb um 1916) davon sehr beeinflußt wurden.

Seit Ende des ersten Weltkrieges hat diese Mundart besonders günstige Bedingungen für ihre Entwicklung vorgefunden. Als der Kurdenkönig Šēx Mahmūd (1882-1956) die Stadt Sīlaimānī zur Hauptstadt seines kurzlebigen Königreiches (1922-1924) machte, und zwar mit dem Ziel das ganze Kurdistan zu einigen, wurden mehrere kurdische Zeitungen in dieser Mundart herausgegeben. Als Beispiel erwähne ich nur »Rōž-ī Kurdistān« (1922-1923), »Bang-ī Ḥaqq« (1923) und »Umēd-ī Īstīqlāl« (1923). Diese Mundart wurde auch von der englischen Besatzungsmacht in Mittelkurdistan (1919-1930) gefördert. Die Werke des englischen Kurdologen Major Soane\*, der gleichzeitig Vertreter der Besatzungsmacht war, und die von ihm in Silaimani-Mundart herausgegebenen Zeitungen »Pēškawtin« (1919-1922) und »Živānawa« (1924) sind nur einige willkürlich ausgewählte Beispiele. Erwähnenswert ist auch in diesem Zusammenhang, daß einige der hervorragendsten Dichter des kurdischen Volkes, die nach dem ersten Weltkrieg bekannt wurden, wie z.B. Görän (1904-1962), Pîramērd (1867-1950), Asirī (1890-1966), Bēkas (1905-1948), Dildār (1917-1948), Hardī (geb. 1922) in dieser Mundart gedichtet haben.

Die Errichtung des Staates Irak aus dem westlichen Teil des mittleren Kurdistan (also der damaligen osmanischen Mossul-Provinz) und den arabisch-sprachigen ehemaligen osmanischen Provinzen Bagdad und Basrah wurde gegen den Willen der Kurden durchgeführt. Jedoch wurden den Kurden wenigstens in gewisser Hinsicht von der englischen Mandatsmacht und der neuen arabischen Regierung Konzessionen gemacht. Es handelte sich dabei um einige kulturelle Zugeständnisse für die Kurden wie z.B. den Gebrauch der kurdischen Sprache an den Volksschulen und Gerichtshöfen. Da die Silaimäni-Kurden die Hauptrolle in der kurdischen Nationalbewegung spielten und ihre Mundart zudem bis dahin einzige Schriftsprache war, fiel es ihnen leicht, gerade ihre Sprache als offizielle Schriftsprache für die irakischen

Soane, E. B.: Kitabi Awalamini Qiraati Kurdi (Das kurdische Elementarlesebuch).
 Bagdad: 1920.

Kurden durchsetzen. Schulbücher und Zeitungen wurden in dieser Mundart gedruckt und Rundfunkprogramme in ihr gesendet. Erwähnt werden muß aber in diesem Zusammenhang, daß andere Kurden (außerhalb des Irak) seit dem 2. Weltkrieg keine vergleichbare Chance hatten. In Syrien, wo die Kurden im übrigen nur unter der französischen Mandatur (1920-1946) ihre Sprache benutzen dursten, ohne Repressionen befürchten zu müssen, pflegte man weiterhin die Gizira-Mundart und nicht die aufblühende Silaimani-Mundart. In der Türkei hat man seit jeher wenig Gelegenheit gehabt, die Kurdische Sprache zu benutzen. Wo man sie aber verwendete, schrieb man eben wie die Syrien-Kurden in der Gizira-Mundart. Als Beispiel kann man hier die Zeitungen »Dicle-Firat« (Istanbul 1962), »Deng« (Istanbul 1962). »Ciya« (Berlin 1965-1970), »Hêviya Welêt« (Berlin 1963-1965) 18 wie auch die Publikationen von Musa Anter 19 und Hemres Reso 20 nennen. In der UdSSR schrieben die Kurden ebenfalls in ihrer eigenen Mundart, die aber nur einen geringen Unterschied zur Gizira-Mundart aufweist. In Iran erlebte das Kurdische nur während des zweiten Weltkrieges eine kurze Blütezeit und zwar während der »Mahābād-Republik«, der nur eine kurze Lebenszeit (22.1.1946 bis 16.12.1946) beschieden war. Man gebrauchte die Mukri-Mundart (d.i. eine Mundart des Mittel-Kurmangi Dialektes) zusammen mit Elementen der Silaimani-Mundart, so daß eine Schriftsprache entstand, die kaum einen Unterschied zu der in Silaimani aufwies. Einen guten Vergleich kann man anhand der Zeitschriften und Zeitungen anstellen, die um diese Zeit herausgegeben wurden: Z.B. »Nīštīmān« (Mahābād 1943-1945), »Gīrūgāl-ī Mindālān« (Mahābād 1945), »Hāwār-ī Kurd« (Mahābād 1945), »Āwāt« (Mahābād 1945), »Kurdistān« (Mahābād 1945-1946), »Halāla« (Bōkān 1946).

Die seit Ende des 2. Weltkrieges ununterbrochene Möglichkeit kultureller Aktivitäten bei den Irak-Kurden — im Gegensatz zur kulturellen Benachteiligung den Kurden in anderen Staaten — setzte die Silaimäni-Mundart in eine günstige Situation, und sie konnte sich als Schriftsprache von Mittel-Kurdistan etablieren. Den nächsten Schritt aber, zur einheitlichen Sprache aller Kurden zu werden, konnte die Silaimäni-Mundart nicht vollziehen. Zu viele Widerstände standen

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Die beiden letzten Periodica wurden von dem Exil-Kurden aus der Türkei Hemreş Reşo (= Hemdi Turanli) herausgegeben.

<sup>19</sup> Vgl. Anter, Musa: Birina Res/Kara Yara. Istanbul: 1965.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vgl. Hemres Reso (Pseud.): Bakûr (Nordwind). Amsterdam: 1967.

dem bisher entgegen. Da ist zum einen die direkte Bekämpfung der kurdischen Sprache durch einige der Staaten, die sich Kurdistan einverleibten, und zum anderen die Tatsache, daß Millionen der Nord-Kurmängi sprechenden Kurden in der Türkei leben und ihnen somit die arabische Schrift, in der die irakischen Kurden schreiben, überhaupt nicht vertraut ist.

Von prinzipieller Bedeutung aber ist wohl, daß seit dem ersten Weltkrieg bis heute die Kurden selbst nur gelegentlich zur Frage einer einheitlichen Sprache Überlegungen angestellt haben. Dieses Thema wurde zum ersten Mal anläßlich eines Kongresses der kurdischen Schriftsteller, Dichter und Autoren der UdSSR in Erivan im Jahre 1934 aufgegriffen. Dort wurde beschlossen, die Mundart der Sowjet-Kurden als Schriftsprache für alle Kurden einzuführen 21. Dieser Beschluß ist natürlich niemals in die Praxis umgesetzt worden.

Nach dem Putsch von General Kassem am 14. Juli 1958 und nach der Ausrufung der Republik im Irak (statt des früheren Königreiches) wurden die Kurden zu "Partnern der Araber im Lande« erklärt 22. Dies wirkte sich als förderlich für die kurdische Sprache im Irak aus. So wurde ein Lehrstuhl für "kurdologische Studien« an der Universität Bagdad eingerichtet. Mehrere kurdischsprachige Zeitungen wurden lizenziert und die Rundfunkprogramme in Kurdisch in größerer Zahl gestattet. Ein "Generaldirektorat für Kurdische Studien«, das die kurdischen Schulen beaufsichtigen sollte, wurde eingerichtet. Der Sīlaimānī-Mundart, die sich in den letzten 50 Jahren durch die Übernahme vieler Vokabeln, die entweder aus anderen Mundarten oder Dialekten stammten oder neu erfunden wurden, lexikalisch und z.T. auch phonetisch weiterentwickelt hatte (und sich damit von der Sīlaimānī-Umgangssprache entfernt hatte), und die inzwischen den Namen "Sōrānī-Dialekt« 23 oder auch "Kurdī Patī« (reines Kurdisch)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. Vil'čevskij. Oleg: Pervaja Vsesojuznaja Kurdovedčeskaja Konferencija i Probleme Literturnogo Jazyka Kurdov SSSR (= Die erste vereinigte kurdologische Konferenz und das Problem der Literatursprache der Kurden von UdSSR). In: Jazyk i Myšlenie. 1936. Nr. 6-7 (Cronika). S. 333-337. Vgl. auch Vil'čevskj. Ol. L. und Šamilov, A. S.: O Vesojuznoj Kurdovedčeskoj Konferencii (Über die vereinigte kurdologische Konferenz). In: Problemy istorii dokapitalističeskix Obščestv. Leningrad 1934. Nr. 9-10 S. 193-194.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. § 2 des irakischen Grundverfassung vom 27 Juli 1958. vgl. auch Gstrein, Heinz: Volk ohne Anwalt/Die Kurdenfrage im Mittleren Osten. Freiburg/Schweiz. 1974. S. 24.

<sup>23</sup> Die Bezeichnung »Söräni« für die Stlaimäni-Mundart oder gar für den Mittel-Kurmängi-Dialekt ist falsch und irreführend. »Söräni« ist im eigentlichen Sinne nur

erhalten hatte, wurde nun wieder eine große Chance geboten. Auf einem Kongreß der kurdischen Lehrer, der von der irakischen Lehrergewerkschaft vom 11-13. September 1959 in Šaqlāwa durchgeführt wurde, wurde beschlossen, den sogenannten Sōrānī-Dialekt als Basis für die einheitliche zukünftige Schriftsprache der Kurden zu nehmen <sup>24</sup>. Da die Lehrergewerkschaft ein amtliches Organ war, wurde dieser Beschluß ohne Aufschub im irakischen Kurdistan durchgeführt. Alle Schulbücher wurden in diesem Dialekt verfasst, doch nahm gleichzeitig die Übernahme von Vokabeln aus anderen kurdischen Dialekten und Mundarten zu (vor allem bei nichtkurdischen Fremdwörtern). Dieser Prozeß entbehrte jedoch jeglicher morphologischer oder phonetischer Regel. Getragen von einer emotionalen Hingabe zur kurdischen Sprache, die — lange unterdrückt — sich endlich entfalten durfte, wurde die Weiterentwicklung des »Sōrānī-Dialektes« in dieser Zeit willkürlich und naiv betrieben.

Auch mit ihren Autonomiebestrebungen im Irak, die von 1961 bis 1970 intensiv betrieben wurden, hatten die Kurden Erfolg. Der Irak erkannte am 11. März 1970 den irakischen Kurden das Recht auf Autonomie zu 23, welche am 11. März 1974 in einem Gesetz niedergelegt wurde 26. Seit 1968 (besonders von 1970 bis 1974) wurden mehrere kulturelle Einrichtungen entweder wieder belebt oder ganz neu eingerichtet, wie z.B. die Kurdische Universität in Sīlaimānī (17. Juli 1968), die Kurdische Akademie für Wissenschaften (25. August 1970), die Vereinigung Kurdischer Schriftsteller (10. Februar 1970), das Generaldirektorat zur Pflege der Kurdischen Kultur... etc. Dazu wurde die kurdische Sprache die erste und offizielle Unterrichtssprache für kurdische Schüler an kurdischen Schulen und die zweite (Pflicht) Sprache an arabischen Schulen des Irak. Diese offizielle Förderung der kurdischen Sprache zog die erforderliche Reform der Schriftsprache der irakischen Kurden nach sich. Hinsichtlich dieser Reform ist

die Mundart des Sörän-Gebietes, einer Landschaft zwischen Groß-Zäh (kurd. »Zē-ī Gawra«) und Klein-Zäh (kurd. »Zē-ī Gička«), deren Hauptstadt Rawändiz ist.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vgl. »Köngra-i Mämöstäyän-i Kurd la Saqläwa« (Kongreß der Kurdischen Lehrer in Saqläwa). In der kurdischen Zeitschrift Hiwä (Hoffnung). Nr. 2 und 3. 3 Jahrg. Dezember 1959 und Januar 1960 S. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Nebez, Jemal: Kurdistan und seine Revolution, Publikation der Nukse. München 1972 S. 231-235.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Die Einzelheiten dieses Gesetzes (Gesetz der Autonomie des irakischen Kurdistans) sind in der Zeitschrift »Sketch«. May 10, 1974. Vol. III. No 5, P. 12-13 nachzulesen. Vgl. auch die halbamtliche irakische Zeitung »al-Tawrah« (die Revolution). Bagdad, den 12 März 1974.

besonders zu erwähnen, daß das Präsenspräfix der Silaimānī-Mundart »-a«, das eine Besonderheit der Silaimānī-Ardalān-Mundart darstellte, durch das Präsenspräfix der Sōrānī-Mukri-Mundart »da-« ersetzt wurde. Durch diese Änderung, die in einem großen Teil der Schülbücher und in anderen herausgegebenen Schriften konsequent beachtet wurde, näherte man sich dem Nord-Kurmānǧī-Dialekt, der das Präsenspräfix »di-« benutzt (vgl. z.B. das Nord-Kurmānǧī Verb »dī-čim« (ich gehe) mit »da-čim« und a-čim«).

Weiterhin ist die Ersetzung des der Silaimānī-Ardalān-Mundart eigenen »hohlen d« (d-ī kulōr) durch das »richtige d« zu erwähnen: z.B. die Postposition »-dā« in »la šār dā« (in der Stadt). Aufgrund des »d-ī kulōr« in der Silaimānī-Mundart erschien früher in der Schriftsprache dieser Ausdruck als »la šār ā«. Jetzt wird »la šār dā« geschrieben.

Durch Assimilation infolge des »d-ī kulōr« war eine Lautung »-nn-« < »-nd-« sehr hāufig in der Sōrānī-Ardalānī-Mundart geworden (vgl. z.B. den Wandel des eigentlichen »kundababū« (Eule) in »kunnababū« und »kunababū«). Dieses »-nn« ist im Laufe der genannten Reform wieder in »-nd« geändert worden. Lexikalisch gesehen hat man Vokabeln verschiedener Dialekte und Mundarten übernommen, ohne sie jedoch vorher phonetisch erforscht zu haben und ohne dabei einer Regel zu folgen. Was man heute in den Schulbüchern sieht, ist leider eher eine Verwirrung als ein systematischer Versuch, der Sache der kurdischen Schriftsprache zu dienen.

So unternahm die »Kurdische Akademie für Wissenschaften« in Bagdad den Versuch, auf dem Gebiet der Reform der Schriftsprache einen Beitrag zu leisten. Eines ihrer Mitglieder, Töfiq Wahbi (= Taufiq Wahby, geb. 1891), machte in der ersten Nummer der »Zeitschrift der Kurdischen Akademie für Wissenschaften« (1973)\* folgende drei Vorschläge zur Reform der kurdischen Schriftsprache:

- 1) (die schon bekannte und eingeführte) Übernahme des »richtigen da statt des »d-ī kulōra,
- 2) Übernahme des Nord-Kurmängi Personalpronomens der 1 Person Singular »az« (ich) bei casus rectus,
  - 3) Übernahme des Futurs, das im Nord-Kurmāngī existiert, nicht

<sup>•</sup> Wahbi, Töfiq: Zimān-a Adablya-kamān Cön Tuwānā ū Āsān-tir Bikain (Wie sollen wir unsere Literatursprache mächtiger und leichter machen?). In: Gövär-i Kör-i Zänyārī Kurd (Zeitschrift der Kurdischen Akademie für Wissenschaften). Nr. 1 Teil i Bagdad: 1973 S. 29-34.

aber im Mittel-Kurmängi, und das dadurch in der heutigen Schriftsprache nicht zu finden ist.

Wichtig zu wissen ist, daß einige kurdische Intellektuelle der Meinung sind, daß die jetzige Schriftsprache der irakischen Kurden die Schriftsprache aller Kurden sein sollte, ohne daß irgendeine Reform nötig sei. Argumentiert wird dabei, daß dieser Schriftsprache der Vorzug zu geben sei, weil sie leicht zu erlernen und in ihr mehr Literatur vorliegt als in anderen Dialekten und Mundarten 27. Weiter wird argumentiert, daß sich diese Sprache historisch habe bestätigen können 28. Zweifelsohne ist die Entwicklung einer einheitlichen kurdischen Schriftsprache eine linguistische bzw. kulturelle und auch eine politische Notwendigkeit. Seit langem ist diese für die Kurden zukunftsentscheidende Entwicklung ein wahrhaftes Anliegen des Verfassers. In einer 1957 erschienen Schrift 29 hat er u.a. diese Problematik ausführlich angesprochen und die Gründung einer »Wissenschaftlichen Akademie Kurdistans« 30 vorgeschlagen, im Rahmen derer die Probleme der kurdischen Schriftsprache gründlich behandelt werden sollten, und die möglichst das Kurdische in lateinische Schrift übertragen und propagieren sollte, da diese- nach Meinung des Verfassers damals wie heute- dem kurdischen adäquater wäre als die arabisch-persische oder kyrillische Transkription 31. Erste Kontakte mit einigen kurdischen Schriftstellern, Dichtern und Philologen zum Zwecke der Gründung einer solchen Akademie hatte der Verfasser schon 1956 aufgenommen 32. Diese wiederholten Bemühungen scheiterten aber an den politischen Umstände in Kurdistan. Als Folge der erfolgreichen Autonomiebestrebungen der Kurden wurden dann jedoch viele Widerstände ausgeräumt und 14 Jahre später, im Jahre 1970, wurde die »Kurdische

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. die Meinung von Kamäl Fuäd, dem Direktor des Kurdologischen Instituts an der Universität Silaimäni in der Zeitschrift »Röż-i Kurdistän« (Sonne Kurdistans). Bagdad: März 1973. Nr. 2.2 Jahrg. S. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. z.B. die Meinung von 'Izaddîn Mistafā Rasūl, Professor für Kurdische Literatur im Institut für Kurdologische Studien an der Universität Bagdad in seinem Buch »Sarīnǧ-ē la Ziman-i Adab-ī Yakgirtū Kurdī« (ein Blick auf die einheitliche Sprache der kurdischen Literatur). Bagdad: 1971.

Nebez, Jemal: Xöndawäri ba Ziman-i Kurdī (Bildung in kurdischer Sprache).
Bagdad: 1957.

<sup>30</sup> A.a.O. S. 10 und S. 31-34.

<sup>31</sup> A.a.O. S. 10.

<sup>32</sup> Nebez, Jemal: Nûsinî Kurdî be Latinî (Schreiben des Kurdischen in lateinischer Schrift). Bagdad: 1957. S.w.

IU8 J. NEBEZ

Akademie für Wissenschaften« gegründet \*..In den dazwischenliegenden Jahren hat sich der Verfasser weiter mit dem Thema einer einheitlichen kurdischen Schriftsprache befaßt und im Februar 1974 in Kurdistan ein Manuskript auf Kurdisch in Druck gegeben. Die darin enthaltene Argumentationslinie bzw. die Alternativvorschläge werden hier in groben Zügen dargelegt:

Ausgegangen wird dabei erstens davon, daß nur die Schriftsprache der irakischen Kurden als Basis für eine einheitliche Literatursprache aller Kurden in Frage kommen kann, denn-realistisch gesehen- nur die Irak-Kurden sind in der Lage, die Verbreitung und Förderung einer kurdischen Schriftsprache zu garantieren. Schließlich ist nur im irakischen Kurdistan die kurdische Sprache Staatssprache. Es ist diese kurdische Sprache, die sich historisch bestätigen und in den letzten 50 Jahren bereichern bzw. erweitern konnte. Unbestrittenerweise hat auch allein sie (wenn man die heutigen Situation Groß-Kurdistans in Betracht zieht) die Möglichkeit zur Weiterentwicklung. Zweitens wird davon ausgegangen, daß -innerhalb der Akzeptation der Schriftsprache der irakischen Kurden als eine einheitliche Literaturspracheweitgehende Reformen unbedingt erforderlich sind, wobei diese Reformen vorher wissenschaftlich-linguistisch analysiert und ausgearbeitet sein müssen, d.h. Fachleute zur Vorbereitung und Durchführung herangezogen werden müssen. Ein grundsätzliches Anliegen sollte es zuerst sein, die kurdische Sprache in allen ihren Dialekten bzw. Mundarten (besonders bei Nord-Kurmangi und Mittel-Kurmangi) linguistisch zu erforschen, d.h. die morphologischen, phonetischen und lexikalischen Abweichungen untereinander in allen Einzelheiten aufzuführen. Dann erst kann, und zwar im Rahmen der Möglichkeiten. die die Schriftsprache der Irak-Kurden bietet, und im Lichte der Ergebnisse der vorherigen Untersuchungen, an eine echte und dauerhafte Reform gedacht werden.

In dem obengenannten Aufsatz (1974) hat der Verfasser fast alle morphologischen, phonetischen und lexikalischen Unterschiede zwischen den beiden Hauptdialekten besprochen und miteinander verglichen. Im folgenden werden hier nur die Unterschiede angesprochen, die innerhalb einer angezeigten Reform- nach Meinung des Verfassersfür konkrete Vorschläge relevant sind.

<sup>•</sup> In der Zwischenzeit hat der Versasser eine Chrectomathie zur Schristsprache der irakischen Kurden vorgelegt (vgl. Nebez, Jemal: Kurdische Schristsprache, eine Chrestomathie moderner Texte. Hamburg: 1969).

## A) MORPHOLOGISCHE REFORMEN

#### 1. Pronomina

Der Nord-Kurmangi-Dialekt besitzt zwei Arten von Pronomina: 1. Nominalpronomina: az(ich), tu(du), aw(er, sie, es), am (wir), hōn (lhr), aw(an) (sie). 2. Posessivpronomina: min (mir), ta(dir), wi(ihm)/wē (ihr), ma(uns), wa(Ihr), wan(ihnen). In dieser Beziehung ist das Nord-Kurmängi den altiranischen Sprachen ähnlich. Die Schriftsprache der Irak-Kurden verwendet dagegen, genau wie das Neupersische, nur eine einzige Art von Pronomina: min(ich/mir), tō(du-dir), aw(er, sie, es, ihm, ihr, ihm), ēma(wir/uns), ēwa(Ihr euch), awān(sic-ihnen). Hier schlägt der Verfasser vor. daß das Personalpronomen der 1 Person Singular bei casus rectus im Nord-Kurmānģi »az«(ich) das »min«(ich) in der jetzigen Schriftsprache ersetzen sollte, während »min« nur bei casus obliquus verwendet werden sollte. Andere Pronomina der Schriftsprache bei casus rectus, d.h. tō, aw, ēma, ēwa, awān, sollten bestehen bleiben. Folgende Personalpronomina bei casus obliquus im Nord-Kurmangi sollten in die Schriftsprache übernommen werden: wi(ihm), we(ihr), ma(uns), wa(Ihr), wan(ihnen).

Begründet wird dieser Vorschlag dadurch, daß nicht nur die Nord-Kurmangi sprechenden Kurden diese Pronomina benutzen, sondern auch die Mehrheit der Mittel-Kurmangi sprechenden Kurden verwenden diese Pronomina in ihrer Umgangssprache. Man denke nur als Beispiel an »kuf-ī wi« (»sein Sohn«, wörtl. »Sohn von ihm«) in der Mukrī-Mundart statt »kur-i aw« und »mar-i ma« (»unser Haus«, wörtl. »Haus von uns«) oder »lo ma« 33 (für uns) in manchen Mundarten des Hawler-Gebietes statt »mäl-i ēma«34 und »bō ēma« und »i wān« (»ihres«, wörtl. »von ihnen«) in der Mukri-Mundart statt »hī-ī awān« in der Schriftsprache. Außerdem ist die 3 Person Singular bei casus obliquus in der Piždar-Mundart »wi« für Maskulinum und »we« für Femininum. Ferner sind die Demonstrativpronomen dieser Mundart »awi« (Maskulinum) und »awē« (Femininum) statt »aw« (Fem. und Mask.) in der jetzigen Schriftsprache. Diesen Vorschlag zur Reform unterstützt die Tatsache, daß zwar ein kleiner Teil der Kurden seit kurzem das Personalpronomen der 1. Person Singular

<sup>33</sup> lō (Prāp.) < la bō.

<sup>34 »</sup>r« ersetzt »l« in manchen Mundarten von Hawler bzw. Köya.

bei casus rectus »az« vergessen hat <sup>35</sup>, ihn aber immer noch unreflektiert in seiner mündlich überlieferten Literatur aufweist <sup>36</sup>.

## 2. Das Futurum

Die gegebene Schriftsprache kennt das Futurum nicht, während der Nord-Kurmānǧi-Dialekt das Futurum sowohl im Indikativ als auch im Konjunktiv kennt: Das Nord-Kurmānǧi bildet den Indikativ Futurum, indem es das Präsenspräfix »di-« durch »dē« ersetzt, vgl. z.B. »az di-čim« (ich gehe) gegenüber »az dē-čim« (ich werde gehen). Der Konjunktiv Futurum wird durch Zusetzen von »dē« gebildet, vgl. z.B. »az bi-čim« (daß ich gehe) mit »az dē-bi-čim« (daß ich gehen werde). In der gegebenen Schriftsprache bleiben dagegen Präsens und Futurum in beiden Fällen identisch, vgl. z.B. »min a-čim« (»ich gehe«, »ich werde gehen = Indikativ) und »min bi-čim« (»daß ich gehe«, »daß ich gehen werde« = Konjunktiv).

Da das Futurum für ein hochsprachliches und modernes Schrifttum ein sehr wichtiger Tempus ist, ist seine Aufnahme in die gegebene Schriftprache dringlich indiziert, wobei sehr wohl genau wie im Nord-Kurmānǧī (durch »dē«) verfahren werden sollte\*; also: »az da-čīm« (ich gehe), »az dē-čīm« (ich werde gehen), »az bī-čīm« (daß ich gehen werde).

# 3. Genusscheidung

Die jetzige kurdische Schriftsprache hat (wie das Neupersische) sehr wenig Möglichkeiten zur Genusscheidung. Eine davon ist im Vokativum gegeben: vgl. z.B. »kur-a« (O Junge!) und »kic-e« (O Mädchen!). Es gibt auch manche Mittel-Kurmängi-Mundarten, die beim Genitiv immer noch einen Rest der Geschlechtscheidung behalten haben, vgl. z.B. »riš-i piyāw-i« (der Bart des Mannes) gegenüber »mamk-i žin-e« (die Brust der Frau) in der Pizdar-Mundart. Das

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Als das englische Diplomat Rich Silaimānī im Jahre 1820 besuchte, hörte er die Leute das Lied »az da-nāl-im« (ich stöhne) singen.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vgl. das Sprichwort: »agar zāni az-im. agar na-i-zāni diz-im« (sinngemäße Übersetzung: Sollte ich erkannt werden, zeige ich mich von meiner besten Seite, sollte ich unerkannt bleiben, tue ich das, wonach mir der Sinn steht s. Xāl. Šēx Mīhammad-i: Pand-ī Pēšinān (Sprüche der Vorfahren). Sīlaimāni: 1971, 2. Auflage S. 33).

Das Nord-Kurmängi bildet das Futurum etwa wie das Neupersische (dort durch die 3. Person Singular des Verbes »xwästan« (»wollen«)). Das Nord-Kurmängi benutzt »dē-«, das vom Verb »väyin« (»wollen«) stammt. vgl. Nordkur. »divē(t) und Mittelkur. »dawē« vom »wistin« (»wollen«).

Nord-Kurmānği kennt die Genusscheidung in vier Fällen: 1. Im Genitiv: vgl. z.B. »bāv-ē min« (»mein Vater«, wörtl. »Vater von mir«). 2: Im Vokativum: vgl. z.B. »kur-ō!« (O Junge!) mit «kac-ē« (O Mädchen!). 3. Im Akkusativ: vgl. z.B. »az kur-ī di-bīn-im« (»ich sehe den Jungen«) mit »az kac-ē di-bīn-im« (»ich sehe das Mädchen«).

Der Verfasser schlägt vor, daß die Genusscheidung systematisch nur in einem einzigen dafür aber dort besonders notwendigen Fall aufgegriffen wird; und zwar dann, wenn das Geschlecht des Substantivs nicht bekannt ist, wie im Fall von »havāl« (Freund), das neutral ist, also Maskulinum oder Femininum sein kann. In solchen Fällen sollte man dem Nord-Kurmänği folgen, d.h. man sollte sagen »havāl-ī min« (»mein Freund«), aber »havāl-ā min« (»meine Freudin«). Entsprechend sollte man auch im Vokativ das maskuline Suffix »-ō« (vgl. »kuf-ō!«) (»du Junge!«) neben dem maskulinen Suffix »-a« übernehmen.

## 4. Komperativendung »-tir« und Zahleigenschaftswort »di«

Das Kurdische hat das alte Komperativsuffix »-tara« in der Form »-tir« bewahrt. »-tir«, das in manchen Mittel-Kurmāngi-Mundarten bzw. auch in der jetzigen Schriftsprache Komperativendung ist, wird auch als Zahleigenschaftswort benutzt. In der Mukri-Mundart wird das Zahleigenschaftswort »-tir« durch »-dīka« (vgl. Np. »digar«) • und im Nord-Kurmāngi durch »dī« oder »dīn« ersetzt.

Der Versasser schlägt vor, daß nur »di« als Zahleigenschastswort benutzt wird, während »-tir« allein als komperatives Zeichen dienen sollte. Also statt »rōž-ēk-ī tir« sollte in der Schristsprache nur »rōž-ēk-ī dī« (»ein anderer Tag«) benutzt werden.

## 5. Agglutination

Agglutination ist ein bedeutendes Merkmal des Mittel-Kurmängibzw. der gegebenen Schriftsprache. Wenn ein Satz aus einem Verb plus zwei enklitischen Pronomina plus einem Nomen besteht, wechseln die enklitischen Pronomina ihre richtigen Plätze. Aus dieser Regel erwachsen selbst für Kurden anderer Dialekte große Verwirrungen, ganz zu schweigen von den Problemen für diejenigen, für die Kurdisch eine Fremdsprache ist. Wenn man z.B. heute sagt: »pära-t bö närd-im«, versteht man darunter logischerweise »ich sandte Geld für dich«.

<sup>\*</sup> In der Silaimani-Mundart und in der jetzigen Schriftsprache kommt auch »-ka« als Zahleigenschaftswort vor, wobei »-ka« aus dem Mukri-Wort »dika« entstanden ist.

Die richtige Bedeutung aber ist »du sandtest Geld für mich«, was ja wohl einen erheblichen Unterschied ausmacht! Wenn man sagt: »pära-m bö närd-īt«, wird darunter verstanden, daß »du mir Geld sandtest«, während die korrekte Bedeutung ist, daß »ich Geld für dich sandte«. In beiden Fällen sind die enklitischen Pronomina »-t« und »-im« (im ersten Fall) und »-m« und »-īt« (im zweiten Fall) vertauscht worden.

Es gibt noch eine andere Art von Agglutination, die noch verwirrender ist. Hier wird eine vor einem Verb stehende Präposition mit einem enklitischen Pronomen gebunden, wie z.B. »bö-m nūs-īt« und »bō-t nūs-īm«. Im ersten Fall ist die Bedeutung nicht »du schreibst für mich«, wie der Reihenfolge logisch zu entnehmen wäre, sondern »ich schrieb für dich«. Entsprechend ist im zweiten Fall die Bedeutung nicht »ich schrieb für dich« sondern »du schriebst für mich«.

Dieser Bedeutungsverwirrung sollte ein Ende bereitet werden, und der Versasser schlägt vor, daß man sortan diese Formen in der Schristsprache konsequent vermeidet und jene Formen benutzt, die heute schon der Klarheit halber in der Umgangssprache Eingang gesunden haben:

»pāra-t bō-m nārd« oder »pāra-t nārd bō-m« statt »pāra-t bō nārd-īm«. »pāra-m bō-t nārd« oder »pāra-m nārd bō-t« statt »pāra-m bō nārd-īt«. »nūs-īm bō-t« statt »bō-m nūs-īt«.

»nūs-īt bō-m« statt »bō-t nūs-im«.

# B) PHONETISCHE REFORMEN

#### 1. alveolares »l«

Dieses »l« ist eine Besonderheit des Mittel-Kurmānǧī-Dialektes und damit auch der jetzigen Schriftsprache. Das Nord-Kurmānǧī kennt dieses »l« nicht. Das Nord-Kurmānǧī »l« ist manchmal das Äquivalent für das Mittel-Kurmānǧī (alveolare) »l«, vgl. z.B. »dil/dil« (Herz), »gul/gul« (Blume), »bilāv/bilāw« (zerstreut). Das ist aber nicht immer der Fall. Manchmal erweist sich das alveolare »l« in Mittel-Kurmānǧī Wörtern als Phonem, vgl. z.B. »kul« (stumpf) gegenüber »kul« (gestutzter Schwanz).

Der Verfasser schlägt vor, zu allererst einmal das alveolare »l« zu erforschen, dazu sollten drei Einzel intersuchungen angefertigt werden: 1. Die erste sollte alle Wörter aufzählen, die in beiden Dialekten identisch in Bedeutung und Aussprache (einfaches »l«) sind, wie z.B. »šil« (flüssig, naß), »ğilk« (Kleidung)... etc.

- 2. Die zweite enthält dann alle Wörter gleicher Bedeutung, die im Mittel-Kurmangi mit »l« und im Nord-Kurmangi mit »l« ausgesprochen werden.
- 3. Die dritte bezeichnet dann schließlich jene Wörter, die entweder »l« oder »l« haben, aber jeweilig nur in einem Dialekt vorhanden sind.

In einem nächsten Schritt-anhand dieser Aufstellung- könnte man dann möglicherweise eine Regel hinsichtlich der Verwendung des alveolaren »l« herausfinden. Die für diese vorgeschlagene Erforschung des alveolaren »l« notwendigerweise aufzubringende Mühe rechtfertigt sich für den Verfasser dadurch, daß dieses »l« wahrscheinlich eine nicht ohne weiteres zu ersetzende, sinnvolle und bleibende Funktion für die kurdische Sprache hat.

## 2. Palatalisiertes »d« (»d-ī kulōr«)

Der Konsonant »d« wird in der Sīlaimānī-Ardalān-Mundart und danach in der gegebenen Schriftsprache als ein bestimmter palatalisierter Laut wiedergegeben, so daß man dieses »d« als »dē-ī kulōr« (wörtl. »hohles d«) bezeichnet. Hier ist der Verfasser derselben Meinung wie die Schulbuchreformer unter den irakischen Kurden, die alle vorhandenen »d-ī kulōr« durch das stimmlose »d« ersetzt haben, sei es im Präsenspräfix »da« (statt »a-«), oder in der Postposition (vgl. »la šār dā« statt »la šār ā«).

## 3. Das lahiodentale »v« und das bilahiale »w«

Im Mittel-Kurmānğī ersetzt das bilabiale »w« das Nord-Kurmānǧī labiodentale »v«, vgl. z.B. die Nord-Kurmānǧī-Wörter »āv« (Wasser), »haiv« (Mond), »tavir« (Axt) mit den Mittel-Kurmūnǧī Wörtern »āw«, »haiw«, »tawir«. Im allgemeinen kann man sagen, wenn der Laut »w« im Mittel-Kurmānǧī vor oder nach einem langen Vokal steht, wird er im Nord-Kurmānǧī zu »v«, vgl. z.B. die Mittel-Kurmānǧī-Wörter »čāw« (Auge), »hāwīn« (Sommer), »hīwā« (Hoffnung), »rēwī« (Fuchs), »hawīr« (Teig), »hangwīn« (Honig) mit den entsprechenden Nord-Kurmānǧī-Wörtern: »čāv«, »hāvīn«, »hīvī«, »rōvi«, »havīr«, »hangvīn« (od. »hingiv«). Diese Regel hat aber leider auch Ausnahmen, d.h. nicht jedes »w« im Mittel-Kurmānǧī trifft man als »v« im Nord-Kurmānǧī an. Es gibt Wörter, die in beiden Dialekten als

»w« ausgesprochen werden, wie z.B. »wara« (komme!), »lāw« (Junge), »āwā« (Stil), »walēt/wulāt« (Heimatland) \*. Es gibt außerdem Wörter, die nur in einem der beiden Dialekte vorkommen und die »w« beinhalten, so z.B. »wēsak« (Drohung) 37 im Nord-Kurmāngī 38. Der Versasser schlägt vor, das labiodentale »v« und das bilabiale »w« zu erforschen. Dazu sollten wiederum Monographien vorgelegt werden: Erstens eine Gegenüberstellung aller Wörter aus beiden Dialekten, wo der eine Laut jeweils den anderen ersetzt. Die zweite Aufstellung sollte alle die Wörter beinhalten, die der eine oder der andere Dialekt mit diesen beiden Lauten überhaupt hat. Eine dritte Außtellung sollte nur für die Wörter mit dem Laut »w« gemacht werden, sofern es in beiden Dialekten »w« bleibt. Möglicherweise ließe sich daraus eine Regel ableiten, wann die Laute »v« und »w« einander ersetzen. Der Verfasser schlägt vor, in diesen Fällen immer »v« zu schreiben, weil eine solche Nivellierung den Gewohnheiten einer Mehrheit der Kurden bei der Aussprache entspricht und eine gerechtsertigte Vereinfachung hier wünschenswert erscheint

### 4. Die Konsonanten »z« und »ž«

Die kurdische Sprache hat (im Gegensatz zum Neupersischen) den iranischen Laut »ž« bewahrt. Das kurdische präpalatale »ž«, das in Verbindung zum avestischen präpalatale »č« (vgl. Av. »raočah-« (= Tag)) 39 steht, ist im Neupersischen nur noch »z« (vgl. z.B. die kurdischen Wörter: »rōž« (Tag), »žang« (Rost), »mižda« (frohe Kunde), »ži« (Präp. »von, aus, in«), »žin« (Leben) mit den persischen Wörtern gleicher Bedeutung: »rūz«, »zang«, »mozd«, »az«, »zistan«. Es gibt aber auch manche Wörter in der gegebenen Schriftsprache die durch den Einfluß des Neupersischen jetzt mit »z« statt mit »ž« ausgesprochen werden, während dieselben Wörter in Nord-Kurmänǧi-Mundarten immer noch auf »ž« lauten. Der Verfasser ist der Meinung, daß

<sup>• »</sup>walēt« und »wulāt« sind kurdisierte Formen des arab. Wortes »wilāyah« (hier mit der Bedeutung »Provinz«, »Region«).

<sup>37</sup> Vgl. kurd. »wēsak-šāndin« (wörtl. »Drohung schicken«, d.h. »drohen«).

Jo Die Wörter, die im Nord-Kurmängi diesen Laut »ww bewahren, sind meist Wörter mit gutturalem und palatalem »x« im Anlaut, z.B. »xwas« (angenehm). »xwa« (selbst), »xwastin« (wünschen, verlangen), »xwardiyän« (»Wächter«, vgl. das französische Wort »gardien«), »xwarnūf« (vgl. arab. »xurnūb« (Johannisbrot)). Der Laut »wa-« ist im Mittel-Kurmängi häufig zu »ö« geworden (vgl. »xwas > xōs, xwa > xō«).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Dieses »č« ist immer noch in manchen kurdischen Wörtern vorhanden, vgl. z.B. das Wort »baföčka« (sonniger Ort).

alle solche Wörter durch Nord-Kurmānği-Wörter ersetzt werden sollten, und zwar nicht nur weil dies eine phonetische Annäherung zwischen der Schriftsprache und dem Nord-Kurmānği darstellen würde, sondern auch weil dadurch die innere Konsequenz der Sprache und die Homogenität ihrer Grammatik beachtet würde. Wörter wie »dilsöz« (loyal), »dōzax« (Hölle), »zirang« (klug), »zīrak« (intelligent), »ḥaz« (Liebe, Begehr) in der gegebenen Schriftsprache sollten danach durch die Nord-Kurmānği-Wörter »dilsōž«, »doža«, »žarang«, »žīrak«, »haž« ersetzt werden.

## 5. Die Suffixe »gā« und »ga«

»-gā« und »ga« kommen beide in der gegebenen Schriftsprache als Suffixe für Namen vor, woraus der Hinweis auf eine Lokalität entsteht, wie z.B. »laškir« (Armee), aber »laškir-gā/ga« (Kaserne). Da im Nord-Kurmānģi nur »-ga« benutzt wird, schlägt der Verfasser vor, daß in der Schriftsprache auch nur das Suffix »-ga« (und nicht »-gā«) benutzt wird.

# C) LEXIKALISCHE REFORMEN

Einige lexikalische Reformen sind nach Ansicht des Verfassers notwendigst angezeigt. Genau wie das Augenmerk derer, denen die kurdische Sprache ein Anliegen ist, auf die grammatikalische Homogenität des Kurdischen gerichtet sein sollte, sollte auch auf eine entsprechende Homogenität in der historischen Entwicklung der Vokale und Konsonanten geachtet werden.

### 1. Die Vokale »ā« und »ē«

Ein Vergleich zwischen dem Kurdischen und Neupersischen zeigt uns, daß in der Regel der im Neupersischen nach einem Konsonanten kommende lange Vokal »ā« im Kurdischen sein Äquivalent im »ē« hat, vgl. z.B. die neupersischen Wörter: »rāh« (Weg), »ǧā« (Platz), »pā« (Fuß), »darāz« (lang), »bāzār« (Markt) mit den kurdischen Wörtern »rē«, »ǧē«, »pē«, »dirēz«, »bāžēf«. Es gibt aber in der gegebenen Schriftsprache viele Wörter, die sich nicht nach dieser Regel, sondern nach dem neupersischen Einfluß richten, während sie in fast allen Mundarten des Nord-Kurmānǧī-Dialektes und in manchen Mundarten des Mittel-Kurmānǧī durchaus in der richtigen Form

vorhanden sind. Deshalb schlägt der Verfasser vor, daß die nicht eigentlich kurdischen Wörter in der jetzigen Schristsprache durch charakteristisch kurdische Wörter aus anderen Mundarten ersetzt werden. So sollten z.B. die Wörter »nāw« (»Name«, vgl. Np. »nām«), »rābar« (»Wegweiser«, vgl. Np. »rahbar«), »pāitaxt« (»Hauptstadt«, vgl. Np. »pāy-(e)taxt«), »xudā« (»Gott«, vgl. Np. »xodā«)-durch die Wörter »nēw« (Mukrī-Mundart), »rēbar« (Badinan-Mundart), »pētaxt« (Mukrī-Mundart), »xōdē« (Nord-Kurmāngī-Mundart) ersetzt werden.

## 2. Die Vokale »a« und »ē«

Es ist ein Merkmal in der Beziehung zwischen der kurdischen und neupersischen Sprache, daß der einem Konsonanten folgende Vokal »a« im Neupersischen zu einem »ē« im Kurdischen wird, vgl. z.B. die neupersischen Wörter: »zar« (Gold), »mard« (Mann, Ehemann), »panğ« (fünf), »andak« (bißchen, ein wenig), »mawīz« (schwarze Rosine) mit den kurdischen Wörtern »zēr«, »mērd«, »pēnğ«, »hēndēk«, »mēwiž«. Wörter, die in der jetzigen Schriftsprache von dieser Regel abweichen, die aber in den anderen Mundarten dieser Regel entsprechen, sollten in der jetzigen Schriftsprache korrigiert werden. So sollte z.B. das Wort »zarangar« (Goldschmied) durch das Mukrī-Wort »zērīngar« und das Wort »kam« (wenig) durch das Nord-Kurmāngī-Wort »kēm« ersetzt werden.

## 3. Die Vokale »ū« und »ō«

Ein Vergleich zwischen dem Kurdischen und Neupersischen zeigt uns, daß in der Regel der im Neupersischen einem Konsonanten folgende lange Vokal »ū« im Kurdischen sein Äquivalent im »ō« hat, vgl. z.B. die neupersischen Wörter: »gūšt« (Fleisch), »pīrūz« (siegreich), »pīrūze« (Türkis), »nūš« (Wohlgeschmack), »pūšīdan« (anziehen), »dūg« (Buttermilch), »dūst« (Freund) mit den kurdischen Wörtern: »gōšt«, »pīrōz«, »pīrōza«, »nōš«, »pōšīn«, »dō«, »dōst«. Auch die in beiden Sprachen vorkommenden Lehnwörter richten sich häufig nach dieser Regel, vgl. z.B. die arabischen Lehnwörter »rūh« (Geist, Seele) und »rūmī« (byzantinisch), die im Neupersischen als »rūh« und »rūmī« bleiben, während sie im Kurdischen als »rōh« und »rōmī« ausgesprochen werden. Es gibt aber auch Wörter in der Schriftsprache, die von dieser Regel abweichen. Der Verfasser schlägt vor, diese aus der Schriftsprache zu entfernen und sie durch regelrechte Nord-Kurmānǧī-Wörter zu ersetzen.

## 4. Die Vokale »i« und »e«

Ein Vergleich zwischen dem Neupersischen und Kurdischen zeigt, daß der Vökal »i« im Neupersischen (sei es im Anlaut, Inlaut oder Auslaut) im Kurdischen in der Regel als »ē« vorkommt, vgl. z.B. die neupersischen Wörter: »Irān« (Iran), »šīr« (Milch), »pīš« (vor), »bīgāna« (Fremd), »bī« (Prāp. »ohne«) mit denselben kurdischen Wörtern: »Ērān«, »šēr«, »pēš«, »bēgāna«, »bē-«. Der Verfasser schlägt vor, daß alle die von dieser Regel in der Schriftsprache abweichenden Wörter, die aber im Nord-Kurmānğī oder in anderen Mundarten des Mittel-Kurmānğī der Regel genügen, von diesen ersetzt werden. So würde dann z.B. statt »rīz« (Reihe) »rēz« und statt »tīž« (scharf) »tēž« benutzt werden müssen.

## 5. Die Laute »m« und »w/v«

Der labiale Konsonant »m« im Neupersischen (besonders wenn er nach den Vokalen »ā«, »i«, »a«, »i« kommt) hat im Kurdischen sein Äquivalent im bilabialen halbvokalen »w« oder labiodentalen »v«; vgl. z.B. die neupersischen Wörter: »xām« (roh), »dāman« (der untere Teil), »čaším« (Auge), »namāz« (Gebet), »nām« (Name), »zamin« (Erde), »nim« (halb) gegenüber den kurdischen Wörtern: »xāw«, »dāwēn«, »čāw«, »nivēž/nöž«, »nāw/nēw/nāv«, »zawi«, »njw/v«. Diese Regel findet sich im Kurdischen nicht nur bei den iranischen Wörtern, sondern auch bei den Fremdwörtern, vgl. z.B. die arabischen Wörter: »tamām« (richtig), »salām« (Gruß), »ğamā'ah« (Gruppe), »xaimah« (Zelt), »yatīm« (Weise), »dirham« (Geld) mit den kurdischen Wörtern: »tawāw«, »silāw/v«, »ģivāt«, »xēwat«, »hatīw«, »dirāw/v«. Der Verfasser schlägt hier vor, daß alle solche Wörter, die in der Schriftsprache in der neupersischen Form erscheinen, die aber in der Umgangssprache in der kurdischen Form ausgesprochen werden, durch die letzteren ersetzt werden sollten. Statt der Wörter »damudazga« (Einrichtung, Organisation) und »dam« (Mond) z.B. sollen nur die Wörter »dāwudazgā« und »daw/v« benutzt werden, die außerdem in anderen Mundarten bzw. Dialekten auch tatsächlich vorhanden sind.

#### 6. Die Konsonanten »d« und »z«

Es ist eine Besonderheit der kurdischen Sprache, daß sie das »z« des Avestischen (also ein altiranisches Element) immer noch bewahrt

hat. Im echt Persischen der SW-Entwicklung stand dem schon im Altpersischen ein »d« gegenüber, vgl. z.B. die kurdischen Wörter: »zāw/vā« (Brāutigam), »zānā« (Gelehrter, Wissenschaftler) mit den neupersischen Wörtern: »dämäd«, »dänä«. Es gibt viele kurdische Wörter, die das avestische »z« aufweisen, so z.B. »az« (»ich«, vgl. Av. »azəm«), »mazin« (»groß«, vgl. Av. »mazant«), »zar« (»Herz«, vgl. Av. »zərəδaya«). Aus dieser Entwicklung heraus findet sich in der kurdischen Sprache die Tendenz, auch bei nicht-iranischen Lehnwörtern »d > z« zu wandeln, vgl. die arabischen Wörter: »xidmah« (Dienst), »kabad« (Leber), »dibs« (Syrup), die zu »xizmat«, »kazab« (vgl. das Wort »kazab-šawāt« mit der Bedeutung »leidenschaftlich« in der 'Amūda-Mundart) und »zabaš« (hier mit der Bedeutung »Wassermelone«) werden. So sind auch die arabischen Eigennamen »Šamas ad-dīn« und »Xadīgah« zu »Šamzīn« und »Xāzē« geworden. Der Verfasser schlägt hier vor, daß alle die Wörter, die neben ihrer lautentwicklungsgeschichtlich »richtigen« Form auch mit »d« in der Schriftsprache gebraucht werden, nicht mehr benutzt werden sollten. Z.B. soll allein das Wort »zaryā« (Meer) in der Schriftsprache benutzt werden und nicht auch das Wort »daryā« (oder »dalyā«) \*.

#### 7. Die Metathesen

In der jetzigen Schriftsprache werden eine Reihe von Metathesen, falsche wie richtige, parallel gebraucht. So benutzt man z.B. beide Wörter »firin« und »rifin« (fliegen), »žīmārdīn« und »mižārdin« (zāhlen), »ģinēw« und »ģiwēn« (Schimpf), »yakǧārī« und »yaǧgārī« (auf einmal). Der Verfasser schlägt vor, bei solchen Wörtern die Etymologie des Wortes in Betracht zu ziehen und dann nur die philologisch richtige Form in der Schriftsprache zu verwenden.

#### 8. Die Fremdwörter

Die kurdische Sprache enthält eine relativ geringe Anzahl von semitischen (arabischen, aramäischen und neusyrischen), neupersischen, türkischen und europäischen (englischen, französischen, russischen,

Ein Zeichen dafür, das dieses Wort »zaryä« ein sehr altes kurdisches Wort ist. läßt sich daraus entnehmen, daß der mit einer Legende verknüpfte See in Mariwän immer noch »göl-i zirē-bār« heißt. »zirē-bār« bezieht sich wohl auf das avestische Wort »\*zrayah-pāra« mit der Bedeutung »Küste des Meeres« (vgl. Np. »daryā-bār«).

italienischen, griechischen, deutschen) Fremdwörtern \*. Die arabischen und türkischen Lehnwörter werden seit den letzten 40 Jahren von kurdischen Autoren, Schriftstellern und Journalisten systematisch aus der kurdischen Sprache entfernt. An ihrer Stelle werden entweder kurdische Wörter aus anderen Mundarten bzw. Dialekten oder neuerfundene Wörter benutzt. Diese Abneigung gegen arabische und türkische . Fremdwörter bei den Kurden hat sicherlich ihre psychologische Erklärung darin, daß die Kurden, deren Nationalbewußtsein sich ebenfalls in den letzten 40 Jahren stärker als je zuvor artikulierte. eine Art von Antipathie gegen die Sprachen ihrer Unterdrücker entwickelt haben. Nichts einzuwenden ist gegen die offizielle Einsetzung von kurdischen Wörtern, dann wenn sie allgemein oder teilweise im kurdischen Sprachgebrauch verwendet werden. Das gilt besonders, wenn sie an Stelle jener Fremdwörter treten, die mit der phonetischen Natur der kurdischen Sprache nicht in Einklang stehen. Die Gefahr liegt aber darin, daß manche Sprachpuristen »selbstgebastelte« Wörter ganz willkürlich einführen, ohne die philologische Struktur des Kurdischen in Betracht zu ziehen. Aus diesem Grunde hat der Versasser schon früh versucht, seiner Meinung Gehör zu verschaffen, daß doch diejenigen Fremdwörter, die sich in die kurdische Lautlehre gut anpassen und sich dadurch nahtlos in die Sprache einfügen, belassen werden sollten 40. Außerdem hat er wieder und wieder betont, daß die Erfindung neuer Wörter für Technik und Wissenschaft nur die Sache einer Akademie für kurdische Sprache sein kann und nicht »Hobby« eines jeden beliebigen Sprachliebhabers 41.

Der Verfasser ist auch gegen eine weitere Tendenz, die versucht, alle arabischen Lehnwörter, die nach kurdischer Phonetik ausgesprochen werden, mit arabischer Orthographie zu schreiben. Diese Tendenz ist insofern unsinnig, weil ja dann eine einzige Lautlehre, nämlich die Kurdische, durch zwei Orthographien widergespiegelt werden würde. Wenn also ein arabisches Wort wie »dagt« (Druck), das im Kurdischen wie »zaxt« ausgesprochen wird, konsequent arabisch geschrieben werden sollte, so ist das absurd.

<sup>\*</sup> Über die Fremdwörter in der kurdischen Sprache liegen vom Verfasser einige Untersuchungen vor, die zu einem späteren Zeitpunkt veröffentlicht werden sollen.

<sup>4</sup>º Nebez, Jemal: Wargēfān Hunara (Die Übersetzung ist eine Kunst). Silaimānī: 1958 S. 12-13. Nachdruck vom »Institut für die Kurdologischen Studien der Universität Bagdad« in 1972.

<sup>41</sup> a.a.O. S. 3-4, 16-17.

## D) ORTHOGRAPHISCHE REFORMEN

Der allgemeinen Verbreitung einer kurdischen Schriftsprache steht aber noch ein weiteres erhebliches Hindernis entgegen, und das ist die kurdische Schrift. Gerade dort, wo man heute eine einheitliche kurdische Schriftsprache entwickeln könnte, nämlich im Irak, wird das Kurdische nur in der arabischen Transkription benutzt. Eine andere Schrift zu gebrauchen- vor allem vielleicht gar die lateinische Schrift-, ist aus religiösen und chauvinistischen Gründen seitens der arabisch-irakischen Regierung nicht erlaubt. Obwohl die arabische Schrift von den irakischen Kurden für die Erfordernisse der kurdischen Sprache in den letzten 50 Jahren umfassend reformiert worden ist\*, konnten die Schwierigkeiten, die in der Natur des arabischen Alphabets liegen, nicht ausgeräumt werden. Die Übernahme des lateinischen Alphabets würde dagegen viele Vorteile bringen: Das Erlernen der Sprache würde erleichtert und ihre Verbreitung weitgehend gefordert werden, und das nicht nur im irakischen Kurdistan, sondern auch . innerhalb von Groß-Kurdistan: denn sowohl Türkei- wie auch Syrien-Kurden kennen nur das lateinische Alphabet. Die UdSSR-Kurden, die nur widerwillig die kyrillische Schrift benutzen und schon einmal die lateinische Schrift verwendeten, könnten leicht das lateinische Alphabet adaptieren. Ihnen allen, den Türkei-, Syrien- und UdSSR-Kurden ist das arabische Alphabet fremd und schwer - oft unmöglich - zu erlernen. Die Iran-Kurden, die ja durch das Persische die arabische Schrift kennen, würden im großen und ganzen auch nicht benachteiligt werden; denn die kurdische Schriftsprache ist auf der Basis einer Mundart aufgebaut, die ihren beiden Hauptmundarten (d.h. Sina-Ardalani und Mukri) sehr naheliegt. Außerdem ist die lateinische Schrift (durch die Verbreitung der englischen Sprache an der Schulen) ihnen oft wohlbekannt. Der Verfasser kann aus seiner langjährigen Erfahrung beim Lehren der kurdischen Sprache behaupten, daß die Übernahme der lateinischen Schrift der Sache der Schriftsprache im großen Maße dienen würde.

<sup>•</sup> Nebez, Jemal: Kurdische Schriftsprache. Ibid. S. 13-15.

## **SCHLUBWORT**

Dieser Aufsatz ist naturgemäß eine wissenschaftliche Abhandlung zur Problematik einer einheitlichen kurdischen Schrift- bzw. Hochsprache, aber darüber hinaus möge er als ein Appell an alle Kurden und Kurdologen verstanden sein, daß sie- da die Geschichte selbst noch keine einheitliche kurdische Hochsprache hervorgebracht hatnicht auf den Advent der »Gott gegebenen Sprachfrüchte« warten, sondern durchdacht, gezielt und systematisch in diesen Prozeß eingreifen und ihn somit beschleunigen, damit auch die Kurden endlich den Anschluß haben, die Privilegien einer einheitlichen Hochsprache genießen können.

Es ist wohl richtig, daß jeder Erfolg bei der Reform der kurdischen Schriftsprache und ihre allgemeine Einführung bzw. ihre Vereinheitlichung unumstößlich von den politischen Bedingungen in Kurdistan abhängig ist. Doch muß es klar sein, daß die kurdische Sprache selbst wiederum Einfluß auf die soziale, kulturelle, wissenschaftliche und politische Entwicklung der Kurden hat. Deshalb dürfen wir das Ziel, nämlich die kurdische Sprache zu einem adäquaten, wohlgeformten Instrument für alle Kurden zu machen, nicht aus den Augen verlieren und trotz aller Widrigkeiten stetig und konsequent daran arbeiten.

### ANMERKUNGEN

# a) Zur Transkribierung

Die gesamte Transkribierung der kurdischen, persischen, arabischen und türkischen Worte geschieht nach den bei den Orientalisten üblichen Vorschriften, außer folgenden Besonderheiten:

- i für den persischen »Halb-Murmelvokal« (wie im Wort »čaš(i)m«).
- i für den kurdischen Murmelvokal.
- für das kurdische gerollte r. Aber wenn das gerollte r im Anlaut vorkomt, wird es dennoch nur »r« geschrieben, weil jedes »r« im Anlaut gerollt ist.
- 1 für das kurdische alveolare 1.
- N.B. Die Titel der kurdischen Bücher, Artikel oder Zeitungen werden hier so wiedergegeben wie sie im Original erschienen sind.

# b) Abkürzungen

arab. arabisch, Arabisch
Av. avestisch, Avestisch
EI. Enzyklopädie des Islam
kurd. kurdisch, Kurdisch
Mittelkur. Mittel-Kurmänǧī
Nordkur. Nord-Kurmänǧī

Np. neupersisch, Neupersisch SW. Südwestiranische Sprache



